




1.ª Edição - Copyrights do texto - Autores e Autoras
Direitos de Edição Reservados à Editora Terried

É permitida a reprodução parcial ou total desta obra, desde que citada a fonte.

O conteúdo dos capítulos apresentados nesta obra são de inteira responsabilidade                   
d@s autor@s, não representando necessariamente a opinião da Editora. 
Permitimos  a reprodução parcial ou total desta obra, considerado que seja  citada a 
fonte e a autoria, além de respeitar  a Licença Creative Commons indicada.

Conselho Editorial

Adilson Cristiano Habowski - Currículo Lattes

Adilson Tadeu Basquerote Silva - Currículo Lattes

Alexandre Carvalho de Andrade - Currículo Lattes

Anísio Batista Pereira - Currículo Lattes

Celso Gabatz - Currículo Lattes

Cristiano Cunha Costa - Currículo Lattes

Denise Santos Da Cruz - Currículo Lattes

Emily Verônica Rosa da Silva Feijó - Currículo Lattes

Fabiano Custódio de Oliveira - Currículo Lattes

Fernanda Monteiro Barreto Camargo - Currículo Lattes

Fredi dos Santos Bento - Currículo Lattes

Guilherme Mendes Tomaz dos Santos - Currículo Lattes

Humberto Costa - Currículo Lattes

Leandro Antônio dos Santos - Currículo Lattes

Lourenço Resende da Costa - Currículo Lattes

Marcos Pereira dos Santos - Currículo Lattes

http://lattes.cnpq.br/2627205889047749
http://lattes.cnpq.br/8318350738705473
http://lattes.cnpq.br/7026471139981985
http://lattes.cnpq.br/5123270216969087
http://lattes.cnpq.br/7404950936752263
http://lattes.cnpq.br/8776823247568438
http://lattes.cnpq.br/3074098469510143
http://lattes.cnpq.br/2209803620085067
http://lattes.cnpq.br/8863482545802399
http://lattes.cnpq.br/3626587521917442
http://lattes.cnpq.br/3787321333764173
http://lattes.cnpq.br/1594838390650861
https://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do;jsessionid=FE6DA4D7B64848F26F8A17B3EDC2F591.buscatextual_0
http://lattes.cnpq.br/4649031713685124
http://lattes.cnpq.br/2808082220840091
http://lattes.cnpq.br/0118139709326161


Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Índices para catálogo sistemático:

1. Educação 90.14

2. Ensino 90.9 

www.terried.com
contato@terried.com

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e 
Resistências. Gabriella Eldereti Machado (Organizadora) 
-- Alegrete, RS : Editora Terried, 2025.

PDF
ISBN 978-65-83367-52-5

1. Educação

24-225451 CDD-918.17



APRESENTAÇÃO

O eBook Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resis-
tências nasce da necessidade urgente de reunir vozes plurais, experiências vivi-
das e saberes diversos que atravessam os estudos feministas contemporâneos. A 
obra se propõe como um espaço de escuta, encontro e produção de conhecimento 
que articula teoria e prática, comprometido com a transformação social e a justiça 
interseccional.

Vivemos em um tempo em que os debates sobre gênero, raça, classe, se-
xualidade, deficiência e territorialidades ganham potência ao se entrelaçarem nas 
lutas por equidade e dignidade. Neste sentido, este livro convida pesquisado-
ras(es), ativistas, docentes e estudantes a contribuírem com capítulos que refli-
tam sobre práticas transformadoras, investigações acadêmicas, epistemologias 
insurgentes e relatos de experiências que emergem da vida em sua diversidade e 
complexidade.

Nosso objetivo é reunir contribuições que evidenciem a riqueza e a força 
dos feminismos interseccionais — negros, indígenas, decoloniais, comunitários, 
periféricos, com deficiência, entre outros — reconhecendo os múltiplos marca-
dores sociais que estruturam desigualdades e que, ao mesmo tempo, mobilizam 
formas de resistência e reinvenção do mundo.

Este livro é também um chamado à escuta ativa, à construção de alian-
ças e à escrita comprometida com a transformação das estruturas opressoras que 
atravessam os corpos, os territórios e os saberes. Acreditamos na potência dos 
feminismos interseccionais como caminhos de resistência, cuidado, justiça e re-
construção de futuros possíveis.

Seja bem-vinda(o/e) a este espaço de trocas, narrativas insurgentes e 
práticas comprometidas com a vida.



SUMÁRIO

Capítulo 1
Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e                         
Perspectivas Interseccionais.................................................................................8
Gabriella Eldereti Machado

Capítulo 2
Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres                             
Negras no Brasil..................................................................................................13
Maria Isabel Soares Barros
Ana Clara Custódio de Melo

Capítulo 3
Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões                                        
Artísticas...................................................................................................29
Rafaela Oliveira

Capítulo 4
A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre                                     
estruturas e discursos.....................................................................................39
Ana Caroline Montezano Gonsales Jardim

Capítulo 5
Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema.........57
Mariluza Sott Bender; Richard Ecke dos Santos; Carlos Stavizki Junior

Capítulo 6
Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões.........71
Bibiana Massem Homercher; Esther Lopes Klein; Stephanie da Motta Virginio;                      
Yuri Oliveira do Amaral

Capítulo 7
Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e 
a violência de gênero...........................................................................................85
Joice Rafaele da Silva Ferreira

Capítulo 8
História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização                           
coletiva à luz da interseccionalidade...............................................................102
Giovanna Barbosa Soares  



Capítulo 9
Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia                           
Brasileira sob a luz do Pensamento de Lélia Gonzalez..............................119
Aline Ribeiro Mendes

Capítulo 10
Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de                         
Vida.....................................................................................................................132
Lívia Barbosa Pacheco Souza

Capítulo 11
Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue...............................149
Blue Mariro

Sobre  a  Organizadora.......................................................................................161



8

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 1CAPÍTULO 1
POLÍTICAS DE GÊNERO E ESPORTE NA 

AMÉRICA LATINA: AVANÇOS, DESAFIOS 
E PERSPECTIVAS INTERSECCIONAIS

Gabriella Eldereti Machado

Resumo: Este artigo analisa as políticas de gênero no campo esportivo na América 
Latina, considerando os avanços legislativos, os desafios institucionais e as dinâmi-
cas socioculturais que afetam a participação de mulheres e pessoas LGBTQIA+ nas 
práticas esportivas. A partir de uma abordagem interseccional, investiga-se como 
raça, classe, sexualidade e identidade de gênero atravessam a formulação e a im-
plementação dessas políticas. Conclui-se que, apesar de avanços normativos signi-
ficativos, persistem desigualdades estruturais que demandam ações integradas, com 
ênfase na educação, representatividade e financiamento equitativo. Palavras-chave: 
Gênero; Esporte; Políticas públicas; América Latina; Interseccionalidade.

INTRODUÇÃO

Historicamente, o esporte latino-americano foi estruturado como um                  
espaço de reprodução da masculinidade hegemônica, da cisnormatividade e do 
racismo institucionalizado. Como alerta Silvia Federici (2017), a organização 
dos corpos nas sociedades capitalistas modernas está profundamente entrelaçada 
com a exploração e o controle dos corpos das mulheres. No esporte, isso se tra-
duz em normas, práticas e representações que limitam o acesso das mulheres e de 
pessoas LGBTQIA+ aos espaços de protagonismo, seja na prática esportiva, na 
gestão ou na cobertura midiática.

Com base nessas reflexões, este artigo busca compreender os avanços 
e limites das políticas públicas voltadas à equidade de gênero no esporte lati-
no-americano, propondo uma análise interseccional como ferramenta crítica 
(COLLINS, 2016; GOMES, 2017).

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais



9

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

GÊNERO E ESPORTE: UM BREVE PANORAMA LATINO-AMERICANO

A participação das mulheres no esporte, ainda que crescente, continua a ser 
atravessada por inúmeros obstáculos sociais e simbólicos. Judith Butler (1990) 
problematiza a construção performativa dos gêneros e nos convida a compreen-
der como as identidades são reguladas por normas culturais. No campo esportivo, 
isso se manifesta, por exemplo, nos estereótipos que atribuem masculinidade a 
certas modalidades e fragilidade a outras, o que restringe a autonomia das mulhe-
res sobre seus corpos e suas escolhas esportivas.

Estudos como o de Maria José Guerra Palmero (2012) destacam que a mar-
ginalização das mulheres no esporte é reforçada por uma cultura institucional 
que naturaliza desigualdades e reproduz uma hierarquia de valores baseada em 
padrões eurocêntricos e heteronormativos. No caso da América Latina, isso se 
intensifica pela intersecção com o colonialismo e com as desigualdades raciais e 
territoriais.

POLÍTICAS PÚBLICAS E LEGISLAÇÃO: AVANÇOS RECENTES

Diversos países latino-americanos têm implementado políticas para                        
promover a igualdade de gênero no esporte, com distintos graus de sucesso:

Brasil: A recente Lei Geral do Esporte (Lei nº 14.597/2023) estabelece prin-
cípios de inclusão e equidade, mas sua aplicação prática ainda é tímida frente à 
dimensão das desigualdades. A pesquisadora Silvana Goellner (2003) aponta que 
as iniciativas brasileiras carecem de continuidade, fiscalização e investimento 
adequado.

Argentina: A profissionalização do futebol feminino em 2019 foi resultado 
direto da mobilização de atletas e ativistas feministas. No entanto, como alerta 
Andrea D’Atri (2018), as conquistas institucionais só se sustentam com pressão 
popular e organização coletiva, o que continua sendo um desafio frente à preca-
rização das atletas.

Chile e Colômbia: Ambos os países avançaram com planos nacionais que 
incluem a perspectiva de gênero, mas enfrentam desafios semelhantes: pouca re-
presentatividade feminina em cargos decisórios, escassez de recursos e violência 
institucional contra atletas.

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais



10

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Como afirma Sueli Carneiro (2003), a igualdade formal não garante a igual-
dade real quando os sujeitos mais vulnerabilizados continuam invisibilizados nas 
decisões políticas. Assim, políticas que ignoram os marcadores interseccionais 
apenas reproduzem um modelo universalista excludente.

INTERSECCIONALIDADE E ESPORTE: CORPOS INVISIBILIZADOS

A interseccionalidade, conceito cunhado por Kimberlé Crenshaw (1989) e 
aprofundado por Patricia Hill Collins (2016), é fundamental para compreender 
as múltiplas formas de opressão que se cruzam no campo esportivo. Mulheres 
negras, indígenas, trans e com deficiência enfrentam barreiras mais complexas do 
que aquelas enfrentadas por mulheres brancas cisgênero.

Nilma Lino Gomes (2017) defende a urgência de políticas públicas que 
considerem as desigualdades raciais e o lugar dos corpos negros nas estruturas 
sociais. No esporte, isso se reflete na sub-representação de atletas negras em mo-
dalidades de elite, na ausência de treinadoras negras em cargos de liderança, e na 
reprodução do racismo nos discursos midiáticos.

Além disso, o debate sobre a inclusão de pessoas trans no esporte expõe 
os limites da binariedade de gênero nas normas esportivas. Judith Butler (2004) 
problematiza os critérios biológicos usados para legitimar a participação de 
corpos trans, alertando para os riscos de reforçar o controle sobre a identidade 
e o corpo do outro. O esporte precisa urgentemente superar paradigmas essen-
cialistas para acolher a pluralidade das existências.

DESAFIOS E PERSPECTIVAS FUTURAS

Apesar dos avanços legislativos, persistem desafios estruturais, tais como:

• Resistência institucional a políticas afirmativas e à diversidade de gênero.

• Falta de dados estatísticos desagregados por gênero, raça e identidade de 
gênero, o que dificulta diagnósticos precisos.

• Baixo investimento em modalidades femininas e minoritárias.

• Naturalização da violência simbólica no cotidiano esportivo.

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais



11

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Como indicam Roldán e Murillo (2020), os movimentos feministas e deco-
loniais têm papel fundamental na reconfiguração das práticas esportivas, ao in-
troduzirem novas epistemologias, valorizando saberes locais e coletivos, e rom-
pendo com a lógica hierárquica e excludente do esporte tradicional.

A construção de políticas mais efetivas requer não apenas vontade política, 
mas a incorporação ativa de sujeitos historicamente marginalizados nos proces-
sos de formulação e gestão pública. Isso inclui atletas, treinadoras, lideranças 
comunitárias e pesquisadoras que vivenciam cotidianamente as interseções entre 
gênero, raça e classe.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As políticas de gênero e esporte na América Latina caminham em meio a 
tensões, conquistas e retrocessos. É evidente que avanços legais e institucionais 
ocorreram nas últimas décadas, mas ainda se trata de um campo marcado pela 
reprodução de desigualdades históricas e por estruturas que resistem à mudança.

A incorporação da interseccionalidade como eixo das políticas esportivas 
é uma necessidade ética, política e epistemológica. Mais do que inserir mulheres 
em estruturas já existentes, é preciso transformar essas estruturas a partir de uma 
lógica de justiça social e equidade substantiva.

O esporte, enquanto prática social e cultural, possui um potencial trans-
formador quando aliado à educação crítica, à diversidade e à escuta ativa. Como 
afirma bell hooks (1994), a pedagogia libertadora começa quando rompemos com 
o silêncio imposto e damos voz às experiências oprimidas. É nesse caminho que 
as políticas de gênero e esporte podem contribuir para a construção de sociedades 
mais justas e plurais.

REFERÊNCIAS

BUTLER, Judith. Gender Trouble. New York: Routledge, 1990. BUTLER,                       
Judith. Undoing Gender. New York: Routledge, 2004.

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 
ser. Tese de doutorado. USP, 2003.

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais



12

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

COLLINS, Patricia Hill. Interseccionalidade como crítica social. São Paulo:     
Boitempo, 2016.

CRENSHAW, Kimberlé. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity                     
Politics, and Violence Against Women of Color.” Stanford Law Review, 1991.

D’ATRI, Andrea. O Patriarcado do Salário. São Paulo: Boitempo, 2018.                                   
FEDERICI, Silvia. O ponto zero da revolução. São Paulo: Elefante, 2017.

GOELLNER, Silvana Vilodre. “Mulheres e Esporte no Brasil: Novas reflexões 
sobre velhas questões.” Revista Brasileira de Ciências do Esporte, v. 25, n. 2, 
2003.

GOMES, Nilma Lino. Movimentos sociais e educação: desafios da democracia 
participativa. Petrópolis: Vozes, 2017.

GUERRA PALMERO, Maria José. “Género, deporte y ética: una aproximación 
feminista.” Ágora, v. 21, n. 2, 2012.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: A educação como prática da liberdade. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 1994.

ROLDÁN, Ana Lucía; MURILLO, Andrea. Feminismos y deportes: experien-
cias desde América Latina. Bogotá: Editorial Universidad Nacional, 2020.

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



13

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Políticas de Gênero e Esporte na América Latina: Avanços, Desafios e Perspectivas Interseccionais

CAPÍTULO 2CAPÍTULO 2
SER MULHER, SER NEGRA: 

REFLEXÕES SOBRE A SAÚDE MENTAL 
DAS MULHERES NEGRAS NO BRASIL

Maria Isabel Soares Barros1

Ana Clara Custódio de Melo2

INTRODUÇÃO

Partindo da premissa que o Brasil é um país racista3 e misógino4, não sendo 
fruto apenas de uma herança do processo de colonização e escravização, mas de 
relações intencionais da modernidade e da sociedade capitalista, que se benefi-
ciam com as desigualdades raciais e/ou de gênero, produzidas. Em decorrência 
disso, essas temáticas foram silenciadas e apartadas da devida centralidade do 
debate durante a maior parte da história, buscando compor a agenda de estudos 
que vem sendo fortalecida na academia acerca das questões anteriores, iremos 
realizar o movimento de Sankofa.

A Sankofa é derivada da união de duas palavras “sanko”, significa voltar e 
“fa” significa buscar, trazer. Ela origina-se de um provérbio africano tradicional 
entre os povos de língua Akan: “se wo were fi na wosan kofa a yenki” que pode 
ser traduzido para o portugês por “não é tabu voltar atrás e buscar o que esque-
ceu” (Fiocruz, 2018). Dessa forma, a Sankofa é miticamente representada na fi-

1 Assistente social e mestranda em Serviço Social na Universidade Estadual da Paraíba. Pós gradua-
da em Relações de gênero, raça e etnia e em Políticas públicas e direitos sociais, ambas pelo Centro 
Universitário Internacional - UNINTER.
2 Graduanda em Psicologia pelo Centro Universitário Unifacisa.
3 Entendendo que “No Brasil, o racismo — enquanto construção ideológica e um conjunto de práticas 
— passou por um processo de perpetuação e reforço após a abolição da escravatura, na medida em 
que beneficiou e beneficia determinados interesses” (Gonzalez, 2020, p. 28).
4 “A palavra misoginia remete às partículas do grego “miseó” e “gyné” que, podem ser traduzidas, 
respectivamente, como “odiar” e “mulher” [...] A misoginia age, portanto, separando as mulheres 
úteis ao patriarcado daquelas que começam a criar problemas, punindo, preferencialmente, as últi-
mas” (Anjos, 2020, p. 402-408).

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



14

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

gura de um pássaro pelicano com o corpo voltado para a frente e a cabeça virada 
para trás, fazendo referência sobre a importância de seguir em frente, mas ciente 
e comprometido com o passado. Sendo assim, a Sankofa nos impulsiona a reco-
nhecer a necessidade de recuperar aquilo que no passado foi relativizado, renega-
do, para assim seja posto na ordem do dia, semeando no presente e construindo 
um futuro. É esse o movimento que desejamos realizar para a efetiva centralidade 
do debate das questões de gênero e de raça. Pois, a demanda impulsionada pelas 
profissões estão emergentes no cotidiano profissional e também nos resultados 
de pesquisas que buscam entender o movimento da realidade. Importante desta-
car a Sankofa, porque ela inspira produções como essa.

Esse artigo, portanto é uma união de duas áreas de conhecimento: o Serviço 
Social e a Psicologia, apesar de serem profissões com atribuições e competên-
cias profissionais distintas, elas frequentemente estão articuladas e desenvolvem 
trabalhos na equipe multidisciplinar em vários campos de atuação, como por 
exemplo, educação, assistência, saúde, sociojurídico, entre outros. Também de 
maneira particular, unindo os estudos desenvolvidos pelas autoras nas temáticas 
de gênero e raça, para compreender o processo e efeitos do adoecimento mental 
das mulheres negras. Utilizando-se da interseccionalidade, contribuindo assim 
para uma agenda antirracista, antimaniconial, anticapitalista, antipatriarcal e an-
tisexista na academia e na atuação profissional de ambas as profissões.

Teremos como objetivo geral analisar de que forma as relações de raça e 
gênero influenciam a saúde mental das mulheres negras no Brasil. Para atingir 
o objetivo estabelecido, recorremos a revisão bibliográfica e documental. Além 
da introdução, das considerações aproximativas finais e da bibliografia, o artigo 
está estruturado em duas seções que apresentam a fundamentação teórica. Na 
primeira seção trataremos sobre uma contextualização histórica, demarcando 
momentos sobre a construção do ser negra e ser mulher na sociedade brasileira. 
Na segunda seção trataremos sobre as consequências desse processo para a saú-
de mental das mulheres negras na atualidade. Dessa maneira, não abordando as 
seções de forma segmentada, mas articuladas dentro da concepção de totalida-
de e historicidade.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



15

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

SOB O PESO DA HISTÓRIA: MULHERES NEGRAS NO CONTEXTO                   
HISTÓRICO   DO   BRASIL

O Brasil, especificamente, possui particularidades que o diferenciam de 
outras relações raciais no mundo, o passado escravocrata de outras nações “sem-
pre lembrou violência e arbítrio, no Brasil a história foi reconstruída de forma 
positiva, mesmo encontrando pouco respaldo nos dados e documentos pregres-
sos” (Schwarcz, 2012, p. 42). O racismo torna-se um elemento-chave, estabele-
cendo-se como estrutural e estruturante na construção social, histórica, política, 
econômica e cultural. Gonzalez (2020), sinaliza esse fenômeno e o nomeia de 
“racismo à Brasileira”, tendo em vista que o racismo se desenvolve no seio da 
sociedade brasileira de maneira mascarada e covarde, pois apesar de existir e ser 
praticado, ele é fortemente negado, sendo sua prática naturalizado ou enveredado 
para a subjetividade individual. E, caso supostamente não consiga, em determi-
nada situação, continuar escondendo, atribui à concepção de suave e ameno, sem 
implicações para o processo de formação do país.

Schwarcz (2012, p.79), evidencia que uma das especificidades do racismo 
no Brasil é o caráter não oficial assumido, enquanto outras nações adotaram le-
gislações que garantiam a discriminação racial legalmente, como por exemplo o 
apartheid, no Brasil não há nenhuma referência explícita à descriminação racial 
desde a proclamação da República. Mas esse fato não implica que as legislações 
não tenham afetado negativamente a população negra nas entrelinhas. Com isso, 
fomenta o mito da democracia racial, ao afirmar que todos são iguais e possuem 
as mesmas oportunidades, basta o esforço individual.

Esses fatores são imprescindíveis para identificar a sofisticação e a per-
versidade desenvolvida em promover à população branca um lugar de poder/
dominação e em mantê-lo, enquanto impõem a subalternidade à população negra, 
tratada como pele alvo. A história é contada parcialmente, sob as orientações e 
interesses da classe dominante que é branca, cristã, heteronormativa, patriarcal 
e capitalista. Esse processo oculta os verdadeiros acontecimentos da história e 
impõe seus interesses disfarçados de conquistas para a população subalterna, se-
guindo a ideologia eurocêntrica.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



16

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Por volta de 1500, os portugueses invadiram o Brasil, saquearam e come-
teram variados tipos de violências possíveis aos povos originários de diferentes 
etnias que já habitavam o território, com suas próprias práticas de cultura, ali-
mentação, religião, linguagem, relacionamentos e tradições. Por esse motivo, é 
desmistificado o argumento de que os portugueses descobriram o país, mesmo 
que pareça redundante e simplório é necessário destacar que, só é possível des-
cobrir algo que ninguém ainda conhece. Como os povos originários já habitavam 
o território, o que ocorreu foi uma invasão. De acordo com o dicionário, invasão 
é o “ato de penetrar (em local, espaço etc.), ocupando-o pela força”5, assim não 
há como negar que se trata de uma ação criminosa. Outro marco é a abolição da 
escravatura, intencionalmente distorcida, sendo difundida “como uma dádiva, 
no sentido de presente da monarquia, e não uma conquista popular” (Schwarcz, 
2012, p. 40) de movimentos negros, e uma consequência necessária para implan-
tação do sistema capitalista no Brasil.

É importantíssimo compreender essa demarcação histórica para desmisti-
ficar a cordialidade dos colonizadores, retratados como descobridores do Brasil 
que educaram e salvaram os indígenas do suposto atraso, vistos como selvagens. 
Ao repensarmos os fatos, fica evidente que as verdadeiras práticas selvagens, 
como matar, estuprar, roubar e contaminar propositalmente com doenças, foram 
práticas dos colonizadores. Essas ações atingiram inicialmente a população in-
dígena e, posteriormente, a população negra sequestrada de países do continente 
africano para ser escravizada no Brasil.

De acordo com Fanon (2020), os colonizadores para institucionalizar o ra-
cismo, criaram duas “zonas”, e as definem como “zona do ser” e do “zona do não 
ser”, condicionando a “zona do não ser” para a população negra, negando a sua 
humanidade e portanto legitimando sua submissão aos pertencentes a “zona do 
ser”. Com isso, estabelecendo o bem (branco) e o mal (negro), o bonito (branco) 
e o feio (negro), o padrão branco ideal, aceitável, desejável, identificando como 
humano, e os que não se encaixam nesse padrão racializado foram animalizados 
e coisificados. A prática do racismo vai para além de ofensas, trata-se de um sis-
tema que nega direitos e impõe limite às escolhas, com o passar do tempo assume 
novas formas e contextos, que apesar de difusos, estão fortemente ativos.

5 O conteúdo foi gerado após pesquisa “invasão significado” no Google, o dicionário fornecido é da 
Oxford Languages.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



17

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

Ao impor a dupla condição de subalternidade (racismo e sexismo) às                  
mulheres racializadas, o estupro colonial torna-se um fator base para o proces-
so de colonização. A violência sexual durante a história foi cometida tanto pe-
los “colonizadores” contra as mulheres indígenas quanto, posteriormente, pelos 
“senhores de engenho” contra as mulheres escravizadas. Ao se considerarem os 
donos integralmente dessas mulheres, o poder e o domínio que exerciam nes-
ses corpos, não se limitava apenas na escravização da força de trabalho, mas 
também na dominação dos seus corpos. Dessa forma, iniciava-se uma dupla 
violência sofrida pelas mulheres negras: o racismo e o sexismo. Um exemplo é 
o “direito da pernada”, prática comum no Brasil colônia, “esse direito determi-
nava que um senhor feudal pudesse desflorar uma recém-casada na sua noite de 
núpcias – a “primeira noite” – em virtude de uma lei ou costume que o permi-
tia” (Baun, 2022, p.32).

Os trabalhos destinados às mulheres escravizadas eram iguais aos homens 
escravizados, entretanto, os castigos aplicados as que infringissem as regras, 
ultrapassavam a intensidade dos impostos aos homens, “uma vez que não eram 
apenas açoitadas e mutiladas, mas também estupradas” (Davis, 2016, p. 36). 
Essas práticas, assim como os decorrentes estupros ocorridos, eram concedidos 
como direito do proprietário e, portanto, inquestionáveis. Dessa forma, “a escra-
vidão se sustentava tanto na rotina do abuso sexual quanto no tronco e no açoite 
[...] A licença para estuprar emanava da cruel dominação econômica e era por ela 
facilitada, como marca grotesca da escravidão” (Davis, 2016, p. 180).

Esses estupros resultaram em várias gestações de filhos, conhecidos como 
os bastardos, ou seja, filhos não reconhecidos , ficando sob total responsabilidade 
da mãe escravizada. As escravizadas eram vistas como uma “incubadoras para 
geração de outros escravos” (Lima, 2015, p. 21), o que resultava em mais força 
de trabalho. Portanto, a miscigenação é o resultado dessa violência, cometida 
pelo estupro colonial, frequentemente romantizado e justificado pelos desejos 
masculinos, agudizados por culpa da mulher. Essa culpa é associada ao fenótipo 
da mulher negra, ao seu corpo, suas curvas e à ideia preconceituosa e sexualizada 
da “cor do pecado”, como costumam falar que indicam provocação.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



18

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

No Brasil patriarcal e escravocrata, o sexo se deu como um elemento “media-
dor” entre o senhor e a escravizada [...] a miscigenação se deu num ambiente 
sexualizado. [...] falamos de uma miscigenação pautada pela violência (física, 
psíquica, simbólica, econômica) contra as mulheres negras, as quais sofriam 
violência sexual (Lima, 2015, p. 20-21).

Na Casa Grande foi estabelecida uma divisão social, racial e sexual dos 
cuidados do lar e das pessoas que ali habitavam. As mucamas, mais conhecidas 
como as mães pretas, além de escravizadas para o trabalho doméstico, também 
eram as que criavam os filhos das brancas, mas elas não exerciam a função ma-
terna. O direito de maternar era negado a essas mulheres, admitindo realizar o 
cuidado para a criança branca ao mesmo tempo que era inviável maternar o seu 
próprio filho. Com essa negação, foi inviabilizado o cuidado para a criança negra, 
distanciando e enfraquecendo vínculos essenciais. Desse modo, a criança herda 
a condição de escrava da mãe, ”essas eram imposições dos proprietários, eles 
mesmos pais de muitas crianças escravas. [...] Desse modo, inúmeras famílias 
escravizadas foram desfeitas à força” (Davis, 2016, p. 25-27).

Assim, para a mulher negra, ao mesmo tempo em que lhe é negado o lugar 
enquanto  mulher,  há  uma  cobrança  contraditória  para  a  assimilação  das res-
ponsabilidades, papéis e atribuições destinada às mulheres. Como por exemplo, a 
predisposição ao cuidado, aos bons costumes, ao trabalho não reconhecido e não 
remunerado ou, quando remunerado, com valores inferiores aos que normalmen-
te seriam pagos a outros(as) trabalhadores(as).

Desmistificando também a conivência dos escravizados com esse modelo 
de estruturação, para além dos quilombos, ocorreram inúmeras revoltas que tam-
bém são ocultadas da história. Silva (2024, p.227), destaca uma outra forma de 
resistência pouco abordada contra a escravização: as mortes voluntárias, ou seja, 
os suicídios. Havia “com base nas crenças ancestrais o regresso destes à Áfri-
ca espiritual, libertando-os, assim, da opressão imposta pelos escravizadores”, 
o catolicismo, enquanto religião imposta à população negra, passou a utilizar a 
“premissa do suicídio como pecado morta e não como oportunidade de salvação” 
(Silva, 2024, p.230). Essa visão era conveniente aos escravizadores, pois os re-
correntes casos foram “fonte de preocupação para os escravizadores, tanto pelo 
receio de revolta, quanto pela perda de mão de obra e prejuízos econômicos” (Sil-

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



19

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

va, 2024, p.235). Esse mecanismo estava mais a serviço da economia escravista 
do que de fato preocupado com a vida. Nesse contexto, as mulheres resistiam 
à escravidão igualmente, desempenhando um papel crucial na resistência. Em 
muitos casos “envolvia ações mais sutis do que revoltas, fugas e sabotagens. In-
cluía, por exemplo, aprender a ler e a escrever de forma clandestina, bem como a 
transmissão desse conhecimento aos demais” (Davis, 2016, p. 36).

O Feminismo Negro surge por embates com o Feminismo essencialmente 
branco, onde essas mulheres tiveram que construir um movimento feminista pró-
prio que atendesse a sua realidade, pois não se identificavam com as pautas do 
até então feminismo, que atendia apenas as necessidades das mulheres brancas, 
como por exemplo, a questão do acesso ao mercado de trabalho. Enquanto as fe-
ministas brancas estavam lutando para conseguirem o direito a trabalhar fora do 
ambiente doméstico, as mulheres negras já realizavam a muito tempo, desde que 
nascem elas são impostas a essa condição e de maneira natural.

RACISMO, GÊNERO E SAÚDE MENTAL: A REALIDADE DAS                                                  
MULHERES   NEGRAS   NO   BRASIL

A contextualização histórica é necessária para que compreendendo essas 
implicações, possamos identificar a causalidade dos altos índices e demarcar fa-
tores importantes para nossa análise. Logo, dentro dessa perspectiva, as mulheres 
negras possuem seus corpos e subjetividades atravessados pela zona do não ser, 
ou seja, não apenas lhe é negado sua feminilidade e maternidade, como também 
possui seu corpo e sua subjetividade marcada pela exploração e opressões de gê-
nero, raça e classe em seu cotidiano (Nogueira, 2024).

Logo, esse lugar destinado aos corpos negros e, principalmente, para a mu-
lher negra, trata-se de uma destruição da subjetividade e uma negação da plu-
raridade. Com base nisso, Rachel (2023) afirma que os navios negreiros são a 
primeira expressão de um manicômio no Brasil, sendo uma imposição não ape-
nas de uma morte física, como também psíquica. A psiquiatria e o saber médico 
do colonizador contribui para a noção de “classes perigosas”, sempre voltada à 
negação dos negros, buscando pacificá-los, retirá-los e apagá-los da identidade 
nacional (Nogueira, 2024). Portanto, é evidente que as bases do manicômio esta-
vam presentes muito antes da criação do Hospício Pedro II em 1852.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



20

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Assim, utilizaram-se da ciência como instrumento de discriminação, o que 
Fanon (2020) denominou de de “linguagem colonizadora”, ou seja, utilizar-se 
dos meios de comunicação, por exemplo, o próprio discurso, como ferramenta 
de opressão e discriminalização. Um exemplo disso é o médico Nina Rodrigues, 
que defendia a ideia de que a responsabilidade pelo crime não era possível atri-
buir aos negros, pois estes não tinham consciência do dever, o que, segundo ele, 
revelava uma anormalidade mental nos mestiços do Brasil e por isso, deveriam 
ter penas mais leves (Silva; Fonseca, 2024).

Nesse sentido, com base nas desigualdades e nas consequências advindas 
dos processos de discriminação racial, torna-se fundamental pensar o racismo no 
campo da saúde mental, tendo em vista que quando o objetivo de satisfazer as 
expectativas brancas não é alcançado, o prazer de estar e ser em um corpo negro 
é colocado como algo secundário (Souza, 1983).

Devido à relevância da pauta, com base no princípio da universalidade do 
Sistema Único de Saúde (SUS), o Ministério da Saúde, em 13 de maio de 2009, 
por meio da Portaria n° 992, instituiu a Política Nacional de Saúde Integral da Po-
pulação Negra, que tem como objetivo garantir maior igualdade na efetivação do 
direito humano à saúde, atentando para as consequências da desigualdade racial 
no atendimento à pessoa negra (Brasil, 2017). Em pesquisa realizada por Santos 
(et al., 2023), revela que:

Essa política revelou a necessidade da construção de mecanismos de promo-
ção da saúde integral de pessoas negras, possibilitando a superação de bar-
reiras estruturais e institucionais que impedem cotidianamente que possam 
usufruir de direitos básicos.

As consequências dessa realidade são alarmantes no âmbito da saúde men-
tal. Uma pesquisa realizada por Smolen e Araújo (2017) revelou que a prevalên-
cia de Transtornos Mentais Comuns (TMC) é significativamente maior entre pes-
soas negras (51,6%) em comparação às brancas (37%). Ao considerar um recorte 
de gênero, escancara-se uma realidade ainda mais cruel, observa-se que os sinto-
mas de depressão foram mais frequentes em mulheres negras (52,8%) do que em 
mulheres brancas (42,3%). Esses dados refletem a sobreposição de opressões de 
raça e gênero, que colocam as mulheres negras em situações de vulnerabilidade, 
sendo resultado de uma sociedade racista e patriarcal.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



21

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

A visão predominante da sociedade sobre a mulher negra é de que tudo 
associado a ela é negativo, e seu lugar enquanto mulher é marcado pela inferio-
ridade. Não apenas durante o processo de escravização as mulheres negras eram 
desumanizadas e erotizadas, mas também, nos dias atuais, continuam sofrendo 
com a imposição de estereótipos impostos a elas (Mizael; Barrozo; Hunziker, 
2021). Como, por exemplo, estereótipos que associam às mulheres negras a 
características como força, capacidade de trabalho, dominância, sensualidade e 
raiva. Esses estereótipos reduzem a mulher negra à sua raça e gênero.

Passos (2023) afirma que foi criado um imaginário social de que as mu-
lheres negras possuem uma capacidade muito maior de suportar a dor do que 
outras mulheres. Essa ideia de “mulher negra forte” pode ser prejudicial, pois 
generalizam que todas as mulheres negras são “fortes” o suficiente para suportar 
quantidades excessivas de estresse, podendo impactar as relações interpessoais 
e levar essas mulheres a suprimir suas emoções (Lewis; Mendenhall; Harwood, 
2012). Por conseguinte, é contraditório que, ao mesmo tempo em que lhe é co-
brada uma “força de mulher”, a mulher negra também é animalizada e coisifica-
da, colocando-a na “zona do não ser”. Esse imaginário social e colonialista visa 
manter a exploração de mulheres negras em diferentes espaços, além de reforçar 
a desumanização dessas mulheres, negando-lhe direitos básicos, como o descan-
so e o cuidado de si. 

A subordinação de gênero, classe e raça são antecedentes ao sistema capita-
lista, como sinalizamos no primeiro item deste artigo, sendo frutos da coloniali-
dade. No entanto, algumas das bases que sustentam esse sistema é a subordinação 
entre os indivíduos, resultando em mais possibilidades de explorar e dominar. 
Para tal compreensão, é necessário entender o modo de produção capitalista não 
somente enquanto modo de produção que influencia e controla a economia, mas 
um sistema ideológico que desempenha seus interesses na dominação da cultura, 
social, político, etc.

Os maiores lucros são possibilitados tanto pela superexploração do trabalho 
doméstico não remunerado e/ou mal remunerado - que garante, em grande 
medida, a reprodução da força de trabalho sem grandes custos ao Estado capi-
talista’, quanto por meio dos empregos precarizados e desprestigiados social-
mente -, os considerados femininos- que possibilitam uma força de trabalho 
mais barata para o sistema (Cisne, 2012, p. 133-134).

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



22

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Nesse sentido, a emancipação da mulher que passa pelo seu reconhecimen-
to enquanto sujeita, significa a construção de uma nova sociedade, com mudan-
ças nos papéis desempenhados na família. Automaticamente, essa emancipação, 
por sua vez, implica a ruptura com o capitalismo e seus mecanismos coercitivos 
de exploração e subordinação atribuídos às mulheres. De acordo com Angela Da-
vis (2017), “quando a mulher negra se movimenta, toda a estrutura da sociedade 
se movimenta com ela, porque tudo é desestabilizado a partir da base da pirâmi-
de social onde se encontram as mulheres negras; muda-se, assim, a base do 
capitalismo”6.

Em consonância com Cirne (2012, p.132), compreende-se que é indispen-
sável, para as análises de gênero, a incorporação da luta de classes e vice-versa. 
Pois se a luta de classes for “dissociada dessa dimensão de gênero, não garantirá 
a conquista da liberdade, daí a necessidade de se articular, no plano teórico e po-
lítico, as dimensões de classe e gênero”.

Ademais, Martins, Lima e Santos (2020) destacam que a exposição recor-
rente a discriminação racial, onde suas características são desvalorizadas e rebai-
xadas, causam impactos signitficativos e negativos na autoestima das mulheres 
negras. Essa conjuntura torna-se alarmante ao considerar o papel central da 
autoestima na proteção à saúde mental em contextos de discrminação. As micro-
agressões sofridas não apresentam uma influência direta na saúde mental, entre-
tanto, o seu efeito é indireto, pois elas afetam a autoestima, que, por sua vez, afeta 
a saúde mental (Martins; Lima; Santos, 2020).

Pensando nisso, Martín-Baró (2021), propõe uma mudança de perspectiva 
sobre a saúde mental e os transtornos mentais, a fim de que o foco seja no impac-
to dos acontecimentos que afetam as relações humanas sobre a saúde mental de 
um povo. Por isso, pensar em saúde mental e cuidado, nesse contexto, implica 
reconhecer que as mulheres negras enfrentam de forma constante e estrutural a 
interseção entre o racismo e o sexismo. Essas opressões não apenas as expõem 
a eventos traumáticos e estressantes, como a violência de gênero, o racismo e a 
exclusão social no decorrer de toda suas vidas, mas também perpetua um ciclo 
que as coloca em maior vulnerabilidade.

6 Famosa frase declarada por Angela Davis no Encontro Internacional sobre Feminismo Negro e 
Decolonial na cidade de Cachoeira na Bahia em 2017 . Conferir em: https://brasil.elpais.com/bra-
sil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

https://brasil.elpais.com/brasil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html


23

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

Saúde mental trata-se de uma relação entre as pessoas e os grupos, tendo 
em vista o caráter histórico do ser humano e a existência elaborada em uma rede 
de relações (Martín-Baró, 2021). Os transtornos mentais, tornam-se respostas a 
situações de grande sofrimento mental.

A dor negra faz parte da manutenção do repertório da destruição instituída 
pela ontologia do colonizador; Isso significa que há uma produção constante 
de sofrimento psicossocial que contorna as experiências negras e, que, pode 
levar ao adoecimento. Portanto, essa produção permanente de dor contribui 
para que as mulheres negras permaneçam em lugares sociais de sujeição e 
subordinação (Passos, 2023, p. 86).

As mulheres negras são colocadas em situações de adoecimento não ape-
nas físico, como também psíquico. Portanto, pensar, transformar e mudar as es-
truturas misóginas, racistas e patriarcais não é apenas uma questão política, mas 
também um compromisso social da psicologia. Logo,

Se a base da saúde mental de um povo encontra-se na existência de relações 
humanizadoras, de vínculos coletivos nos quais e pelos quais se afirma a hu-
manidade pessoal de cada um e não se nega a realidade de ninguém, então a 
construção de uma sociedade nova (...), é também por princípio um problema 
de saúde mental (Martín-Baró, 2021, p. 314).

Apesar de ser um compromisso social da Psicologia, ressalta-se que a Psi-
cologia foi uma das áreas que mais tardiamente considerou as relações raciais, 
principalmente, a psicologia clínica (Gouveia; Zanello, 2019). Para realizar esta 
pesquisa, foi difícil encontrar estudos que apresentassem dados estatísticos sobre 
a saúde mental das mulheres negras, o que revela que, independentemente da 
relevância desse tema para a sociedade brasileira como um todo, ele ainda é des-
percebido propositalmente, sendo o “racismo à brasileira”.

Portanto, é evidente que o racismo construiu um Brasil marcado pela mar-
ginalização e discriminação da população negra, sendo inegável o impacto disso 
na saúde mental. Assim, por ser papel da Psicologia Social Latino-americana 
a construção de uma nova sociedade, mais humana e mais justa (Martín-Baró, 
2021), é necessário que a formação de psicólogos se atente a entender e atender 
esse sofrimento específico, sobretudo, das mulheres negras que é perpassada por 
diferentes. Vale ressaltar que o Código de Ética da Psicologia (2005) estabelece 
nos Princípios Fundamentais, que:

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



24

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

O psicólogo baseará seu trabalho no respeito e na promoção da liberdade, da 
dignidade, da igualdade e da integridade do ser humano, apoiado nos valores 
que embasam a Declaração Universal dos Direitos Humanos (...) O psicólogo 
trabalhará visando promover a saúde e a qualidade de das pessoas e das cole-
tividades e contribuirá para a eliminação de quaisquer formas de negligência, 
discriminação, exploração, violência, crueldade e opressão (CFP, 2005).

É necessário, assim, uma educação que promova o pensamento crítico dos 
alunos, para que analisem de forma crítica e cuidadosa a realidade que as pesso-
as estão inseridas. Para que, no futuro, suas práticas promovam a libertação de 
opressões que levam as mulheres negras à “não existência” e que reforçam um 
ciclo de adoecimento psicológico, sendo assim, é fundamental romper com uma 
psicologia colonizada e começar a “materializar a dor: ela tem sexo, cor de pele, 
classe social, idade” (Gouveia; Zanello, 2019).

CONSIDERAÇÕES APROXIMATIVAS FINAIS

A escravidão foi um sistema patriarcal, heteronormativo, branco, fundado 
na superioridade do homem branco não apenas na esfera pública da política e da 
economia, mas principalmente na esfera privada, de dominio e controle sobre as 
mulheres brancas e a população negra. Essa relação constrói características pró-
prias e imutáveis da construção do masculino e feminino - ambos na perspectiva 
de população branca-. Ao masculino, atribui-se o sinônimo de líder, forte, portador 
de racionalidade e inteligência, sendo dominante tanto na esfera pública quanto 
na esfera privada. Ao feminino, associa-se o sinônimo de emocionalmente fraca, 
seguidora de regras e desprovida de capacidade intelectual, cabendo-lhe apenas 
o espaço da esfera privada, ainda assim em posição subordinada. Na perspectiva 
da população negra, ambos eram destinados às características de irracionalidade.

As implicações das discussões de gênero, não se resumem apenas à dimen-
são sexual, mas englobam também questões de raça, etnia, classe, entre outras. 
Quando essas especificidades não são abordadas, a compreensão da realidade 
torna-se parcial e limitada.

A divisão sexual do trabalho, ou seja, a divisão dos trabalhos entre o ho-
mem e a mulher, hierarquizando e naturalizando profissões, é fator central para 
a exploração do capitalismo sobre o trabalho. A experiência de trabalho das mu-

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



25

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

lheres negras continua sendo majoritariamente os trabalhos domésticos em do-
micílio, cabendo a elas ainda a esfera privada. Apesar do mercado de trabalho 
gerar uma sobrecarga para as mulheres, elas lidam com uma dupla jornada, pois 
socialmente as tarefas domésticas nunca foram redistribuídas.

Portanto, unindo as dimensões de classe e gênero, pode-se observar que as 
mulheres negras são atravessadas pela violência de gênero, pelo racismo e pela 
exclusão social ao longo de toda a sua vida. A elas é destinado o “não lugar” en-
quanto mulheres e negras, sendo colocadas à margem de uma sociedade racista e 
patriarcal, com o objetivo de manter a exploração física e mental dessas mulheres 
em diferentes espaços.

Nesse cenário de desumanização, retirada de direitos básicos, exploração 
da força de trabalho e perpetuação do racismo, a Psicologia assume um com-
promisso social que deve ir além de discursos superficiais e da sala de aula. É 
imprescindível que a profissão leve em consideração o que é dito no Código de 
Ética, que reconheça criticamente as marcas e cicatrizes de um passado escravo-
crata, colonialista e sexista. Além disso, que analise criticamente as consequên-
cias desse passado até os dias atuais e os desafios para a possibilidade constru-
ções de um futuro melhor para essas mulheres, visando efetivamente contribuir 
para a edificação de uma sociedade mais justa e equitativa.

É evidente que esse processo não será fácil, especialmente quando se 
consideram as raízes históricas do país e da profissão. Entretanto, é imprescindível 
a presença da Psicologia e do Serviço Social nessa luta. Assim, torna-se urgente 
a formação  de  profissionais que estejam atentos e comprometidos com essas 
questões, garantindo que haja espaço e escuta para a dor dessas mulheres que 
foram deslegitimadas, desassistidas e desumanizadas.

Apesar da relevância do tema, foi difícil encontrar pesquisas que abor-
dassem esse recorte de gênero e raça. Ressalta-se, entretanto, a importância 
desse enfoque e de estudos quantitativos que permitam dar visibilidade à dor 
e ao sofrimento da mulher negra, colocando questões como essas como fun-
damentais, visando a contribuição na construção de políticas públicas efetivas 
para esse público.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil



26

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

REFERÊNCIAS

ANJOS, Júlia Cavalcanti Versiani dos. Misoginia como retórica política: o caso 
do movimento antissufrágio. Revista Ártemis, vol. XXX nº 1, p. 401-421, 2020.

BAUN, Ana E. Ortega. O direito de pernada, lenda negra do feudalismo. 
National Geographic, 2022. Disponível em:https://www.nationalgeographic.pt/
historia/o-direito-pernada-lenda-negra-do-feud alismo_2956. Acesso em: 13 jan. 
2025.

BRASIL. Ministério da Saúde. Política Nacional de Saúde Integral da Popu-
lação Negra: uma Política do SUS. Brasília, 2017.

CISNE, Mirla. Gênero, divisão sexual do trabalho e Serviço Social. 1ª ed. São 
Paulo: Outras Expressões, 2012.

CFP (Conselho Federal de Psicologia). Código de Ética Profissional do Psicó-
logo. Brasília, 2005.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. /tradução Heci Regina Candiani. 1ª ed. 
São Paulo: Boitempo, 2016.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo: Ubu Editora, 2020.

FIOCRUZ. Projeto Sankofa discute as questões e relações étnico-raciais. 
2018. Disponível em: https://portal.fiocruz.br/noticia/projeto-sankofa-discute-
-questoes-e-relacoes-etnico-ra ciais#:~:text=Sobre%20o%20Sankofa&text=Co-
mo%20um%20s%C3%ADmbolo%20 Adinkra%2C%20Sankofa,desenho%20
similar%20ao%20cora%C3%A7%C3%A3o% 20ocidental. Acesso em: 13 jan. 
2025.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, in-
tervenções e diálogos. (Org. Flávia Rios, Marcia Lima). 1ª ed. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020.

GOUVEIA, Marizete; ZANELLO, Valeska. Psicoterapia, raça e racismo no 
contexto brasileiro: Experiências e percepções de mulheres negras. Psico-
logia em Estudo, 2019. Disponível em: https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/
PsicolEstud/article/view/42738/751375149075. Acesso em: 22 jan. 2025.

LEWIS, Jioni A.; MENDENHALL, Ruby; HARWOOD, Stacy Anne. Coping 
with Gendered Racial Microagrresions among Black Women Colleg Stu-
dents. Journal of African American Studies, 2012. Disponível em: https://www.
researchgate.net/publication/257770473_Coping_with_Gendered_Racial_Mi-
croaggressions_among_Black_Women_College_Students. Acesso em: 21 jan. 
2025.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

https://www.nationalgeographic.pt/historia/o-direito-pernada-lenda-negra-do-feudalismo_2956
https://www.nationalgeographic.pt/historia/o-direito-pernada-lenda-negra-do-feudalismo_2956
https://www.nationalgeographic.pt/historia/o-direito-pernada-lenda-negra-do-feudalismo_2956
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/PsicolEstud/article/view/42738/751375149075
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/PsicolEstud/article/view/42738/751375149075
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/PsicolEstud/article/view/42738/751375149075
https://www.researchgate.net/publication/257770473_Coping_with_Gendered_Racial_Microaggressions_among_Black_Women_College_Students
https://www.researchgate.net/publication/257770473_Coping_with_Gendered_Racial_Microaggressions_among_Black_Women_College_Students
https://www.researchgate.net/publication/257770473_Coping_with_Gendered_Racial_Microaggressions_among_Black_Women_College_Students
https://www.researchgate.net/publication/257770473_Coping_with_Gendered_Racial_Microaggressions_among_Black_Women_College_Students


27

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

LIMA, Milena Guesso Leão de. A inserção das mulheres negras no mundo po-
lítico eleitoral: uma análise sobre a sua representatividade nas Assembleias 
Legislativas dos estados da Bahia e São Paulo. 2015. 115 f. Dissertação (Mes-
trado em Ciências) - Programa de Pós- Graduação em Mudança Social e Partici-
pação Política, Escola de Artes, Ciências e Humanidades, Universidade de São 
Paulo – SP, 2015.

MARTINS, Tafnes Varela; LIMA, Tiago Jessé Souza de; SANTOS, Walberto 
Silva. O efeito das microagressões raciais de gênero na saúde mental de mu-
lheres negras. Ciência & Saúde Coletiva [Internet], 25(7), 2020. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/1413-81232020257.29182018. Acesso em: 19 jan. jan. 
2025.

MARTÍN-BARÓ, Ignacio. Crítica e libertação na psicologia: estudos psicos-
sociais. Petrópolis: Vozes, 2021.

MIZAEL, Táhcita Medrado; BARROZO, Sarah Carolinne Vasconcelos; HUN-
ZIKER, Maria Helena Leite. Solidão da Mulher Negra: Uma revisão da lite-
ratura. Revista da ABPN, v.13, n.38, p. 212-239, 2021. Disponível em: https://
abpnrevista.org.br/index.php/site/article/view/1270. Acesso em: 17 jan. 2025.

NOGUEIRA, Ana Carolina Bondezan. Mulheres negras, violência e saúde 
mental. Em Pauta: teoria social e realidade contemporânea. Rio de Janeiro, v.22, 
n. 54, pp. 220-225, 2024. Resenha da obra: PASSOS, Rachel Gouveia. Na mira 
do fuzil: a saúde mental das mulheres negras em questão. São Paulo: Hucitec, 
2023. Disponível em: https://doi.org/10.12957/rep.2024.80436. Acesso em: 15 
jan. 2025.

PASSOS, Rachel Gouveia. Na mira do fuzil: a saúde mental das mulheres 
negras em questão. São Paulo: Hucitec, 2023.

SANTOS, Gabrielle Christine; BRISOLA, Elizabeth Brown Vallim; MOREI-
RA, Diva; TOSTES, Guilherme W.; CURY, Vera E. Impacto do Racismo nas 
Vivências de Mulheres Negras Brasileiras: Um Estudo Fenomenológico. 
Psicologia: Ciência e Profissão [Internet], 43, 2023. Disponível em: https://doi.
org/10.1590/1982-3703003249674. Acesso em: 17 jan. 2025.

SILVA, Rafael Matheus de Jesus da; FONSECA, Dagoberto José. “Tragam-me 
a cabeça de Antônio Conselheiro”: As teorias raciais em Nina Rodrigues e 
o fetichismo na Justiça Criminal. In: Anais [recurso eletrônico] I Seminário 
Discente PPGH. Universidade Federal da Bahia, v.11, n.11, 2024. Disponível 
em: https://periodicos.ufba.br/index.php/rhufba/article/view/60986. Acesso em: 
15 jan. 2025.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

https://doi.org/10.1590/1413-81232020257.29182018
https://abpnrevista.org.br/index.php/site/article/view/1270
https://abpnrevista.org.br/index.php/site/article/view/1270
https://doi.org/10.12957/rep.2024.80436
https://doi.org/10.1590/1982-3703003249674
https://doi.org/10.1590/1982-3703003249674
https://periodicos.ufba.br/index.php/rhufba/article/view/60986


28

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

SILVA, Vardilei Ribeiro da. Por que não se matar? O interdito do suicídio 
dos escravizados por meio da substituição do imaginário religioso. Revis-
ta Em Favor De Igualdade Racial. Rio Branco - Acre, v.8, n.1, p. 225 - 242, 
jan/mar. 2025. Disponível em: https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/
view/6879. Acesso em: 20 jan. 2025.

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do ne-
gro brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, v.4, 1983.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Nem preto, nem branco, muito pelo contrário. 
São Paulo: Claro Enigma, 2012.

SMOLEN, Jenny Rose; ARAÚJO, Edna Maria de. Raça/cor da pele e transtornos 
mentais no Brasil: uma revisão sistemática. Ciência e Saúde Coletiva, 22(12), 
2017. Disponível em: https://doi.org/10.1590/1413-812320172212.19782016. 
Acesso em: 17 jan. 2025.

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas

https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/6879
https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/6879
https://doi.org/10.1590/1413-812320172212.19782016


29

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ser Mulher, Ser Negra: Reflexões sobre a Saúde Mental das Mulheres Negras no Brasil

CAPÍTULO 3CAPÍTULO 3
MODA E CORPORALIDADE DRAG: 

A PRODUÇÃO DE DIFERENTES 
EXPRESSÕES ARTÍSTICAS

Rafaela Oliveira1

Resumo: Este capítulo analisa as corporalidades drag como produtoras de expres-
sões artísticas dissidentes que rompem com normas de gênero fixas e essencialistas. 
A partir de uma etnografia realizada entre os anos de 2019 e 2023, no circuito on-of-
fline drag de Santa Maria/RS, investiga-se como diferentes identificações, incluindo 
pessoas cis, trans, travestis e pessoas não binárias de gênero, desenvolvem perfor-
mances através da “montação” de corporalidades drag, e criam estéticas marcadas 
pela moda, pela teatralidade e por experimentações com (ou contra) os signos de 
gênero. Em oposição às concepções naturalizadas de identidade, estas experiências 
revelam subjetividades múltiplas e transitórias, bem como provocam reflexões sobre 
os modos como nos vestimos, nos expressamos e nos identificamos. Por fim, a análi-
se articula gênero, arte e performance ao ressaltar intersecções entre estética, política 
e dissidência.

Palavras chave: Drag; Moda; Corporalidades; Gênero; Dissidências.

INTRODUÇÃO

Drags são personas artísticas que podem ser corporificadas por homens, 
mulheres, travestis, pessoas trans e pessoas não binárias de gênero de diferentes 
identidades sexuais; através do processo prévio da “montação”2 de corporalida-
des, personagens desenvolvem diferentes representações e performances teatrais 
(OLIVEIRA, 2019, 2024). Assim, Drags brincam com expressões de gênero, ou 
com a ausência intencional dos signos de gênero, em suas performances e apre-
sentam, então, diferentes expressões artísticas em si e que emanam de si, como a 
1 Professora da rede básica de ensino, mestra e doutora em Ciências Sociais pelo PPGCSociais da 
Universidade Federal de Santa Maria - UFSM.
2 Produzir corporalidades drag.

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



30

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

pintura, a moda, a performance, dentre outras. Sua peculiaridade reside na tem-
poralidade transitória da corporalidade fabricada para a intenção artística das/
os personagens. No entanto, o pensamento comum é permeado por perspectivas 
essencialistas que compreendem a formação das identidades dos/as sujeitos/
as como dados da natureza e, portanto, universais (LOURO, 2004; GROSSI, 
1998); engendrando pensar que as materialidades biológicas dos corpos definem 
as expressões e as identidades de gênero. É nesse sentindo que modos de vida em 
torno dos gêneros e das sexualidades que transbordam a lógica essencialista são 
incompreendidos e rejeitados em contextos de abjeção (BUTLER, 2010).

Ao partir da perspectiva de que somos sujeitos/as constituídos/as de dife-
rentes identificações (HALL, 2006), pois a “topografia da subjetividade é mul-
tidimensional” (HARAWAY, 1995), objetivo neste trabalho, baseada em minha 
pesquisa etnográfica no circuito de práticas on-offline drag de Santa Maria/RS 
desenvolvida entre os anos de 2019 e 2023 no curso de doutoramento, descrever 
os processos de produção das corporalidades drag que culminam em distintas 
expressões artísticas, sobretudo, relacionadas com as modas e as dissidências de 
gênero. Através da apreensão de diferentes concepções de moda materializadas 
nas corporalidades e indumentárias produzidas, as/os artistas levam-nos a refletir 
sobre a multiplicidade das nossas identificações demarcadas também na forma 
como nos vestimos ou trans(vestimos). Este trabalho, ao abordar práticas drag 
em relação com uma perspectiva interseccional (BRAH, 2006), evidencia os cru-
zamentos entre estética, política e dissidência, ressaltando como as práticas artís-
ticas dessas corporalidades performáticas tensionam normas sociais e ampliam o 
entendimento sobre identificações e expressões de gênero.

CORPORALIDADES DRAG: UMA DESCRIÇÃO

Drags são personas artísticas corporificadas por sujeitos/as que possuem 
diferentes identificações de gênero e sexuais; vivenciam a experiência da “mon-
tação” para empreenderem em performances teatrais e/ou na própria diversão, 
dentre outras motivações. Frequentemente, homens montam-se como Drag Que-
ens, teatralizando femininos, mas, além de atualmente fazer-se drag não pressu-
por determinada identidade de gênero e sexual, dentre inúmeras possibilidades 

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



31

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

de identificações, são, por exemplo, também teatralizados masculinos pelos Drag 
Kings, e corpos e personas não binárias de gênero pelos Drag Queers. Nesse 
sentido, a “montação” da corporalidade drag constitui-se como processo central 
para as tomadas de identificações, como Queen, King, Queer, dentre outras, e de 
acordo com o campo desta pesquisa.

As maneiras de se efetivar as “montações” historicamente recorrentes 
fazem parte das distintas possibilidades observadas, que expressam diferentes 
compreensões sobre como fazer de si drag, sobretudo não centradas em apenas 
construir e teatralizar aspectos tidos como femininos. De fato, as primeiras des-
crições sobre a produção das corporalidades drag referem-se à referida recorrên-
cia; assim, a “montação” tradicionalmente descrita e geralmente desenvolvida 
por Drag Queens envolve cintas modeladoras para a cintura; mais de uma calci-
nha ou short articulado a fita adesiva para a dissimulação do pênis ou, conforme 
o termo nativo, para “aquendar a neca”, bem como a depilação dos pelos das 
pernas ou a utilização de meias-calças. Dependendo da performance pretendida, 
usam cinta-liga, pijamas, camisolas; também maiôs e collants que, articulados a 
sutiãs, sustentam enchimentos feitos de meias-calças para a produção de seios; 
maquiagem ou próteses de seios também são utilizadas. As meias-calças, soma-
das aos paddings ou enchimentos de espuma, além de engrossarem as pernas, 
produzem novos formatos e tamanhos de quadril. Os calçados usados geralmente 
são compostos de saltos altos, finos e com plataformas no solado.

Na maquiagem, o desenho da sobrancelha é encarado como o princípio 
da maquiagem drag. Algumas Drag Queens raspam os pelos das sobrancelhas, 
outras utilizam técnicas para a criação de sobrancelhas sem a raspagem, como 
utilizar cola de bastão nos pelos das sobrancelhas, selar com talco e finalizar com 
base; com lápis ou sombra para os olhos, novas sobrancelhas são desenhadas. 
Com maquiagem, produzem sobrancelhas de desenhos variados, pele de tom uni-
forme, lisa e livre da barba; o nariz recebe novos contornos, afinando-o ou dimi-
nuindo-o; os lábios tornam-se maiores com contornos possibilitados pelo lápis 
labial; nos olhos utilizam delineados, sombras, cílios postiços e, em alguns casos, 
lentes de contato que alteram sua cor. Findando-se a produção da corporalidade 
drag com as perucas, wigs ou laces, bem como as indumentárias, muitas vezes 
feitas e refeitas pelas próprias artistas, que são pensadas conforme suas estéticas 
e as performances que desejam realizar.

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



32

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

No entanto, foi observado também que nada na “montação” da corporali-
dade drag configura-se como uma regra fixa inalterável. Algumas artistas não se 
depilam, como os Drag Kings que criam diferentes desenhos de barba no rosto, 
como bigode, cavanhaque, “barba por fazer”; sendo uma das formas possíveis de 
criação destas barbas a utilização de maquiagem ou a combinação de água, tinta 
acrílica e escova de dente para posterior desenho de pelos sobre a pele; também 
fabricam barbas com cola Acrilex e “pelos” feitos de mechas dos cabelos dos 
próprios artistas. Com maquiagem, aumentam o desenho de suas sobrancelhas, 
desenham novos contornos para o rosto deixando-o mais quadrado e, o nariz, 
através de contornos específicos, pode tornar-se maior. Através de material feito 
de meias, meias-calças ou próteses de silicone, fabricam volume referente ao pê-
nis. Dependendo da “montação”, com faixas de tecido ou fitas adesivas ocultam 
os seios; cada seio é levado em direção oposta, próximo às axilas, e fixado com 
fita adesiva ou faixa de tecido, de forma que, no centro do peitoral, não apareçam 
mais os mamilos e o volume dos seios fique reduzido; com maquiagem, dese-
nham formas que remetem ao peitoral masculino.

Nem sempre Drag Queens se depilam e retiram a barba. Uma Drag                    
Queen pode manter a barba, algo presente na cena drag santa-mariense. O mes-
mo ocorre em relação ao uso de meias-calças e “aquendar a neca”. Algumas 
Drag Queens usam meias-calças, enchimentos e “escondem a neca”; outras 
não. Em algumas ocasiões, fabricam seios, mas nem sempre. Geralmente, as 
Drag Queens que se depilam afirmam gostar do formato das suas pernas e des-
cartam o uso das meias-calças e enchimentos para a modelagem do corpo. A 
peruca pode ou não ser utilizada. Algumas vezes, as Drags utilizam o próprio 
cabelo ou a cabeça raspada. Para outras Drags, o momento de colocar a peruca 
representa a “cereja do bolo”. Assim, há “montações” em que são mescladas 
indumentárias e “makes drag” tidas como femininas em um rosto com barba, 
bem como o uso de indumentárias tidas como masculinas e “make” feminina, 
somada à “montação” com saltos, volume de “neca” e longos fios dos cabelos 
sintéticos. Drags Queer mesclam, quando não ignoram, aspectos característicos 
das “montações” de Drag Queens e Kings, extrapolando intencionalmente as 
normas de gênero sobre como vestir-se também para tornar-se drag. É impor-
tante dizer que algumas Drag Queens e Kings, sem autodenominarem-se Drags 
Queer, também compreendem suas performances e “montações” como trans-
gressivas às normas de gênero3.
3 Para imagens destes tipos de corporalidades Drags ver: (OLIVEIRA, 2023, 2024).

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



33

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas

A PRODUÇÃO DE DIFERENTES EXPRESSÕES ARTÍSTICAS

Diferente das travestis, pessoas trans e pessoas não binárias de gênero, 
transformistas, drags e crossdressers vivenciam o deslocamento das identifica-
ções de gênero pela via da funcionalidade artística e de acordo com os seus de-
sejos (JESUS, 2012). Conforme interlocutora, “a Drag é uma expressão artís-
tica”, pois “é o meio em que várias artes podem ser expressas, como a moda, a 
performance, a pintura”. Afirma, então, que a Drag é um “painel de referências 
ambulantes”, ao compreender que a obra de arte não seria a artista em carne e 
osso, mas as várias expressões que carrega em si ao corporificar-se como drag. 
A Drag, enquanto artista, empreende em performances e representações teatrais 
que também desenvolvem expressões artísticas sobre os modos de vestir-se 
conforme os gêneros.

As produções das corporalidades que culminam em personas drag variam 
muito, mas são sempre corporalidades criadas por distintas coisas. Segundo 
Miller (2013, p. 200), “as coisas fazem as pessoas tanto quanto as pessoas fa-
zem as coisas”; então, os trecos, os troços e as coisas nos criam e, nesse sentido, 
a indumentária não é algo superficial. Diferente das perspectivas que pensam 
em um eu interior como o lugar em que o verdadeiro ser de uma pessoa reside, 
afirma o referido autor que “todos nós somos cebolas; quando se descascam 
nossas camadas, descobre-se que não resta absolutamente nada” (MILLER, 
2013, p. 22). Assim, o real ser de uma pessoa reside também na superfície, pois 
as roupas e as maquiagens, por exemplo, imprimem nossas estéticas criadas 
através dessas coisas que criamos e usamos. Segundo Miller (2013, p. 38), as 
roupas pessoais “constituem o principal intermediário entre nossos corpos e 
nossa percepção do mundo exterior”, pois, como diria Le Breton (2011), redu-
zimos o mundo ao corpo pelo simbólico encarnado.

Através desta experiência etnográfica, é evidente a produção de novas 
corporalidades drag que culminam em distintas identificações, como Queen, 
King, Queer, dentre outras. Assim, Drags brincam com as expressões de gêne-
ro, ou com a ausência intencional dos signos de gênero, em suas performances, 
e apresentam, então, diferentes expressões artísticas em si e que emanam de si, 
como a moda. A moda, quando pensada para além do ato da vestimenta, reve-

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



34

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

la-nos também as distintas maneiras pelas quais os/as sujeitos/as se expressam 
e se localizam no mundo; historicamente, a vestimenta foi projetada para ade-
quar-se às normas de gênero e de sexualidade (CRANE, 2006). Assim, queimar 
sutiãs em manifestações feministas é mais que um ato simbólico: diz respeito à 
quebra das amarras que podem se materializar também através das vestimentas. 
Nesse sentido, é relevante pensarmos: como ficam os/as sujeitos/as que não 
se enquadram nas maneiras de se vestir conforme as normas socioculturais de 
gênero e sexualidade?

Tal reflexão permite que pensemos acerca das corporalidades e das per-
formances drag. As narrativas das/os interlocutoras/os são permeadas por de-
sejos que se relacionam também com a vontade de vestir algo proibido confor-
me suas identificações de gênero e sexualidade. Um interlocutor, homem cis, 
afirma que sempre gostou da moda tida como feminina; seu desejo residia no 
ato de poder usar em si sutiãs, cintas-ligas, maquiagens e vestidos, e encontrou 
no fazer drag uma maneira para materializar seus desejos, construindo para si 
outra corporalidade, bem como outra persona. Sua Drag Queen é ele “desmon-
tado” “na potência dez”. A transitoriedade artística lhe permite dar vazão aos 
seus desejos, sempre negociados conforme os espaços que virá a ocupar “mon-
tada” ou “desmontada”. Já outra interlocutora compreendeu, em determinado 
momento da sua vida, que poderia dar vazão à sua identificação como mulher 
trans fazendo de si, primeiramente, Drag Queen. Pela via da funcionalidade 
artística, encontrou modo de iniciar negociação com a família sobre sua identi-
ficação como mulher trans. Neste caso, a vestimenta feminina constituiu o pri-
meiro passo, bem como a primeira conquista para a realização de si conforme 
sua identificação de gênero.

E, nestes processos de corporificar em si desejos que transgridem normas 
essencialistas sobre modos de vida em torno dos gêneros e das sexualidades, 
há aprendizados que são gradualmente adquiridos para tornar-se drag. Assim, 
a “montação” das corporalidades aguarda a vestimenta de indumentárias para 
a sua finalização. Neste campo de pesquisa, as/os interlocutoras/os afirmam 
que, além do aprendizado de “aquendar a neca” e a produção das maquiagens 
drag, por exemplo, há o aprendizado do ofício de costureiras para a produção 
dos seus figurinos. Estes aprendizados se dão através de tutoriais na internet, 

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



35

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas

bem como através de dicas trocadas entre Drags. Algumas Drags, inclusive, se 
especializam mais em maquiagem, outras mais em costura, ou na produção de 
perucas, e compartilham, muitas vezes, esses trabalhos em forma de escambos 
nas redes de trocas drag.

Nestas redes, os figurinos também contam histórias, como um vestido 
de casamento reconstruído como indumentária drag, que, após o falecimento 
da Drag criadora do vestido, foi vestido por outras Drags como forma de ho-
menagear a “mana” e amiga que um dia foi a Drag que costurou e deu vida ao 
referido vestido, que um dia também foi o vestido do casamento de alguém. Os 
aprendizados aqui referidos dizem respeito também aos marcadores sociais da 
diferença (BRAH, 2006), que imprimem diferentes estéticas e compreensões 
sobre como transvestir-se artisticamente e, assim, fazer de si drag. Conforme 
a geração, a raça, a classe e os gêneros das interlocutoras, estas estéticas são 
construídas. Nesse sentido, as indumentárias são reutilizadas e refeitas, mas o 
próprio ato de reconstruir indumentárias pode exigir capitais, como o tempo, o 
dinheiro para eventuais itens necessários para a reconstrução, as coisas a serem 
compartilhadas na referida rede de trocas, dentre outros capitais. Tal fato de-
termina que algumas interlocutoras repitam suas indumentárias e que outras as 
reinventem com maior recorrência.

Estes marcadores também informam as distintas concepções de moda das 
interlocutoras, que se associam à cultura do glamour pop, mas também do car-
naval e das brasilidades daí oriundas, como as religiões de matriz africana e 
suas estéticas nas indumentárias. Ainda, no que toca ao gênero, é importante 
ressaltar que as identificações das artistas como pessoas não binárias de gênero, 
por exemplo, alteram diretamente a maneira como compreendem o (trans)ves-
tir-se para tornar-se Drag. Assim, são contestados também velhos padrões nas 
formas de se corporificar Drag, frente à transgressão intencional de algumas 
Drag Queens e, sobretudo, dos Drag Queers. A moda e o tempo inscrevem-se, 
portanto, de forma ativa nas construções drag. Não são expressões artísticas 
passivas, mas alteradas no decorrer do tempo e conforme as maneiras de se 
posicionar frente às normas de gênero e sexualidade — através também das 
modas.4

4 Para imagens de figurinos Miss Drag associado às divas pop e/ou ao carnaval e brasilidades 
ver: (OLIVEIRA, 2021, 2023).

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



36

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES FINAIS

As corporalidades drag, enquanto expressões performáticas e artísticas, 
atuam também como dispositivos de deslocamento e crítica às normativida-
des de gênero e sexualidade. Corporificadas por sujeitos/as diversos/as, cis, 
pessoas trans, travestis e não binárias, essas práticas não apenas transformam 
o corpo, mas reconfiguram os sentidos de identidade, identificação, beleza e 
pertencimento. Ao incorporar diferentes linguagens estéticas, como a moda, a 
maquiagem e a teatralidade, as corporalidades drag produzem novas formas de 
estar no mundo, assim como tencionam fronteiras entre o real e o fabulado, o 
normativo e o dissidente.

Com base na referida etnografia, foi possível observar como tais perfor-
mances não apenas divertem ou entretêm, mas questionam e desestabilizam 
concepções essencialistas sobre os corpos e os gêneros. Experimentações drag, 
ao rejeitarem a lógica da fixidez identitária e ao operarem pela estética da flui-
dez, produzem um campo fértil de criação política e cultural, no qual os cor-
pos tornam-se palcos de reinvenção. Assim, em contextos onde a naturalização 
das identidades ainda opera como força hegemônica, a arte drag emerge como 
contranarrativa, recusando a biologia como destino e afirmando a performativi-
dade como criação. Este capítulo buscou evidenciar que as modas e os modos 
de vida drag não apenas refletem dissidência, mas são, em si, práticas ativas de 
resistência, fabulação e enunciação de mundos outros, em que o gênero pode 
ser um jogo, uma paródia, um protesto, uma arte.

Ao fim, reitero que o estudo das práticas drag, ao cruzar arte, política e 
estética, nos permite repensar as bases sobre as quais construímos o que enten-
demos por identidade, identificação, corporalidade e pertencimento. E talvez 
resida aí, justamente, sua maior potência: nos convidar a imaginar outras for-
mas de vida possíveis.

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



37

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

REFERÊNCIAS

BRAH, Avtar. Diferença, diversidade, diferenciação. Cadernos Pagu, Campi-
nas, n. 26, p. 329-376, 2006.

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da Identida-
de. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010.

CRANE, Diana. A moda e seu papel social: classe, gênero e identidade das              
roupas. São Paulo: Senac, 2006.

GROSSI, Miriam. Pillar. Identidade de Gênero e sexualidade. Antropologia                 
em Primeira Mão, Florianópolis, p. 1-18, 1998.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de                  
Janeiro: DP&A, 2006.

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo 
e o privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, n.5, p.7-41, 1995.

JESUS, Jaqueline Gomes de. Orientações sobre a população transgênero: 
conceitos e termos. Brasília: Autora, 2012.

LE BRETON, David. Antropologia do corpo e modernidade. Petrópolis:                    
Vozes, 2011.

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e                    
teoria queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2004.

MILLER, Daniel. Trecos, Troços e Coisas: estudos antropológicos sobre cultura 
material. Rio de Janeiro: Zahar, 2013.

OLIVEIRA, Rafaela Borges. Tem babado novo na rede: um mergulho no cir-
cuito Drag on-offline de Santa Maria/RS. 2019. 157 f. Dissertação (Mestrado 
em Ciências Sociais) - Centro de Ciências Sociais e Humanas, Universidade Fe-
deral de Santa Maria, Santa Maria.

OLIVEIRA, Borges. Rafaela. “Quando estou montada posso ser o que eu quiser”: 
corporalidades e identificações nas experimentações drag de Isabelly Popovick. 
FOTOCRONOGRAFIAS, v. 7, p. 66-80, 2021.

OLIVEIRA, Rafaela Borges. Corporalidades e identificações no interior do 
Rio Grande do Sul: devires drag mediados pelas tecnologias digitais. 2023. 
205 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Centro de Ciências Sociais e Hu-
manas, Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria.

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas



38

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

OLIVEIRA, Rafaela Borges. Personagens de montar: fotoetnografias com drag 
queens. Proa: Revista de Antropologia e Arte, Campinas, SP, v. 14, e024002, 
maio 17, 2024.

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



39

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Moda e Corporalidade Drag: A Produção de Diferentes Expressões Artísticas

CAPÍTULO 4CAPÍTULO 4
A CONSTRUÇÃO DAS RELAÇÕES DE 

GÊNERO NA SOCIEDADE PATRIARCAL: 
ENTRE ESTRUTURAS E DISCURSOS

Ana Caroline Montezano Gonsales Jardim1

Resumo: O presente texto propõe uma discussão teórico-conceitual acerca de catego-
rias sobre gênero e relações de gênero no contexto do patriarcado. Em sua construção, 
busca articular e apresentar uma perspectiva interdisciplinar. A discussão fundamen-
ta-se nas contribuições teóricas de autores como Friedrich Engels, Joan Scott, Judith 
Butler e Pierre Bourdieu, evidenciando a complementaridade entre dimensões estrutu-
rais e simbólicas na manutenção das desigualdades de gênero.

Palavras-chaves: Gênero, relações de gênero, patriarcado, feminismos.

INTRODUÇÃO

Entre as diversas relações sociais opressivas que caracterizam o tempo 
presente, destacam-se as relações de gênero, tendo em vista que sua construção 
em contexto de hierarquização, tende a ser elemento de naturalização de desi-
gualdades socialmente construídas. Essas relações se manifestam, em particular, 
na experiência das mulheres em contextos de dominação masculina (Bourdieu, 
2012). Na sociedade contemporânea, os processos opressivos — produzidos 
no e pelo sistema econômico vigente — permeiam as relações sociais de su-
bordinação, pelas quais determinados grupos se beneficiam em detrimento de 
outros. Diante dessa realidade, Joan Scott (1995) alerta para a importância de 
desenvolver uma atenção crítica e constante vigilância sobre os sistemas que 
atribuem significado ao gênero, pois é por meio deles que se articulam as regras 
que regem as relações sociais.
1 Assistente Social, Mestre e Doutora em Serviço Social (PUCRS). Professora do Programa de Pós-
-Graduação em Política Social e Direitos Humanos da Universidade Católica de Pelotas/RS. 
E-mail: ana.jardim@ucpel.edu.br

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



40

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Considerando a premissa da autora de que as sociedades utilizam o gêne-
ro para estruturar suas relações, é fundamental destacar que, a hierarquização 
sexista instrumentalizou as diferenças para (re)produzir desigualdades sociais. 
Deste modo, no item 2, Diferença e desigualdade: as mulheres e o feminino sob o 
controle do patriarcado, são apresentados elementos teóricos e conceituais acer-
ca da construção histórica das desigualdades de gênero, evidenciando que sua 
compreensão não pode ser considerada como um fenômeno isolado ou natural. 
Isto porque, se trata de uma relação histórica, produzida e reproduzida cotidiana-
mente, que se articula com outras formas de opressão — como as desigualdades 
de classe, raça e sexualidade —, compondo um sistema complexo de dominação 
e exclusão. No item 3, Feminismos, gênero e relações de gênero na contempo-
raneidade, são ilustradas categorias que possibilitam o entendimento de que os 
feminismos emergem como força política fundamental para a desconstrução das 
normas patriarcais e a construção de alternativas emancipadoras. Longe de cons-
tituírem um movimento homogêneo, os feminismos são múltiplos e diversos, ex-
pressando diferentes experiências e identidades. Essa pluralidade é uma de suas 
principais potências, pois permite a interlocução entre distintas formas de opres-
são e resistência, especialmente quando incorporam uma perspectiva interseccio-
nal que considera as articulações entre gênero, etnia/raça, classe social, geração 
e sexualidade. Por fim, são apresentadas as considerações finais e as referências 
bibliográficas utilizadas na construção do texto.

DIFERENÇA E DESIGUALDADE: AS MULHERES E O FEMININO SOB O 
CONTROLE DO PATRIARCADO

Os processos opressivos, em suas múltiplas dimensões — concretas e 
simbólicas —, não apenas atravessam, mas estruturam o pensamento e a pro-
dução de ideias na sociedade moderna. Trata-se de uma sociedade organizada a 
partir da construção social da diferença, especialmente no que se refere à divi-
são sexual do trabalho e à hierarquização dos papéis de gênero. Nesse contexto, 
a diferença entre os sexos é capturada como um dispositivo central de produção 
das desigualdades, transformando distinções em mecanismos de dominação e 
subordinação.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



41

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

Isto porque,

Até meados do século XIX, a mulher (e é da mulher do povo que se fala), 
ainda dispõe de “poderes” sobre a família e sobre o cotidiano das massas por 
meio da palavra, o que permite afirmar que estava excluída do espaço polí-
tico, mas não do espaço público. [....] Foi o discurso positivista da diferença 
entre os sexos, formulado em nome da ciência (da medicina e da biologia), 
que atribuiu e delimitou para cada sexo sua função, seus papéis, suas tarefas, 
seu lugar quase predeterminado até seus detalhes. (COLARES, 2011, p. 64).

Compreende-se que a distinção entre sexos e gêneros estruturou a or-
ganização das sociedades desde as mais primitivas até a contemporaneidade. 
Entretanto, essas diferenças nem sempre se traduziram em desigualdades nas 
relações entre as comunidades. Durante o período em que a sociedade se orga-
nizava economicamente a partir da coleta, as mulheres gozavam de uma repre-
sentação distinta da subordinação contemporânea, devido a atributos associa-
dos ao feminino — como a fertilidade e a fecundidade — que eram valorizados 
pela dimensão sagrada atribuída à criação. Entretanto, conforme salienta Rosi 
Marie Muraro (2004, p. 16), “[...] agora elas são, por sua capacidade orgástica, 
as causadoras de todos os flagelos a essa mesma natureza”.

A capacidade de gerar vida era o principal aspecto que conferia visibilida-
de e prestígio às mulheres nas comunidades primitivas. Contudo, com o distan-
ciamento das mulheres dessa “natureza instintiva” — seja por sua inserção em 
novos contextos sociais, seja pela desvalorização patriarcal de saberes histo-
ricamente associados ao feminino, as práticas sociais desempenhadas pelas 
mulheres passaram a ser percebidas como ameaça às relações hegemônicas 
de poder, transformando diferenças em desigualdades.

Em comunidades primitivas, as quais são citadas por Rose Marie Muraro 
(2004) na introdução ao clássico Malleus Maleficarum, quando

[...] as sociedades eram de coleta, as mulheres mantinham uma espécie de 
poder, mas diferente das culturas patriarcais. Essas culturas primitivas tinham 
de ser cooperativas para sobreviver em condições hostis, e, portanto, não ha-
via coerção ou centralização, mas rodízio de lideranças, e as relações entre 
homens e mulheres eram mais fluidas do que viriam a ser nas futuras socieda-
des patriarcais. (MURARO, 2004, p. 6).

Portanto, nos períodos que precederam a formação do Estado, as mulheres 
ocupavam um espaço de atuação mais amplo, desempenhando diversas ativida-

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



42

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

des no âmbito comunitário. Contudo, com a consolidação dos Estados Nacionais 
e a centralização do poder, as mulheres foram progressivamente excluídas do 
domínio público, restringindo sua participação social e política.

Por conseguinte,

Quando o trabalho se valoriza como instrumento de transformação do mundo 
pelo homem, o trabalho da mulher passa a ser depreciado. Alijada concreta-
mente de determinadas profissões, tece-se também uma ideologia de desvalo-
rização da mulher que trabalha. (ALVES; PITANGUY, 2007, p. 26).

A desvalorização da mulher passou a ser percebida como um dado natural, 
resultado da assimilação do patriarcado e da transformação da diferença em de-
sigualdade. Nesse sentido, Bourdieu (2012, p. 8) destaca o que denomina “trans-
mutação do social em natural”, por meio de processos e práticas sociais respon-
sáveis pela “[...] transformação da história em natureza, do arbitrário cultural em 
natural”. São essas transformações que ocultam a construção social e histórica da 
realidade, permitindo que o discurso essencialista e naturalizador das desigualda-
des vividas pelas mulheres seja legitimado.

Para elucidar as relações sociais de gênero no sistema capitalista, recor-
re-se às problematizações formuladas por Engels (1984) em sua obra A origem 
da família, da propriedade privada e do Estado, na qual o autor estabelece co-
nexões entre diferentes esferas da vida social. A partir dessa análise, é possível 
compreender como o capital se articula às instituições que lhe são subservientes 
por meio de valores dominantes, que funcionam como mecanismos de controle 
social dos indivíduos.

Engels (1984) concebe a origem do patriarcado como um instrumento para 
a preservação da propriedade privada e das relações sociais capitalistas, apontan-
do que, para garantir essa manutenção, foi instituído um modelo familiar espe-
cífico: a família nuclear burguesa. Segundo o  autor,  a  “evolução”  da  família  
consistiu  em  sua  redução,  passando  da  organização tribal/comunitária ao 
núcleo familiar, modelo que estruturava as relações interpessoais das elites, des-
considerando outras configurações. Nesse contexto, observa-se uma divisão de 
tarefas claramente definida, em que as mulheres são atribuídas funções específi-
cas, sobretudo o casamento e a maternidade.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



43

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

Especialmente porque,

[...] na família monogâmica, o homem é o centro do poder. A família é mais 
sólida, pois somente o homem pode encerrar o casamento. O homem tem o 
direito irrestrito de ser infiel e satisfazer sua libido. Portanto, apenas à mulher 
é imposta a monogamia. Foi a primeira forma de família que não se baseava 
em condições naturais, mas econômicas, concretamente no triunfo da pro-
priedade privada sobre a propriedade comum primitiva, originada esponta-
neamente (ENGELS, 1984, p.70).

Ao problematizar a oposição entre homens e mulheres no que tange à 
dicotomia entre o público e o privado, Engels sustenta que a primeira divisão 
promovida pelo patriarcado reproduz, no âmbito das relações conjugais e fa-
miliares, o domínio masculino sobre a mulher. Esse fenômeno é classificado 
pelo autor como a “primeira divisão do trabalho”, que ocorre no interior do lar, 
atribuindo às mulheres exclusivamente as funções de procriação e educação 
dos filhos. Tal organização assegura aos homens, enquanto proprietários, um 
controle sobre o corpo das mulheres (PATEMAN, 1995). Entretanto, embora a 
família nuclear burguesa represente o ideal patriarcal, a história revela a exis-
tência de outras formas de organização familiar, especialmente entre grupos 
historicamente marginalizados e silenciados pela história oficial.

Sabemos por exemplo, que, na América Central, a família “matrifocal” é mui-
to comum. Neste tipo de família, mãe e filhas adultas junto com os filhos 
destas, formam o eixo do grupo doméstico, tendo os “maridos” eventuais um 
papel secundário. (FONSECA, 2012, p. 524).

Tensionando tais problematizações, pode-se afirmar que, majoritariamen-
te, as mulheres foram confinadas ao espaço privado — o lar. Essa configuração 
social foi, entre outros dispositivos, produzida por um discurso masculino e mo-
ralizante, que buscava persuadir as mulheres a assumirem sua “tarefa natural” 
de criação e educação dos filhos, em detrimento de sua participação efetiva na 
sociedade e nos espaços decisórios.

Nesse mesmo contexto de formação do patriarcado, “[o] discurso médico 
vai de par com o discurso religioso. A medicina, neste momento, passa a instau-
rar-se como uma instituição masculina que advoga o monopólio do saber e do 
poder de cura” (ALVES; PITANGUY, 2007, p. 22). Essa mudança ocorreu so-
bretudo pela intolerância às práticas femininas, que envolviam o manejo de ervas 

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



44

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

medicinais e a realização de partos — atividades que tradicionalmente constituí-
am o cuidado e a referência em saúde da população.

Consequentemente, as primeiras mulheres perseguidas e condenadas — 
seja no Brasil, na América Latina ou na Europa — foram aquelas acusadas de 
transgredir o ordenamento moral vigente. Durante os períodos inquisitoriais, 
muitas mulheres que desempenhavam funções ligadas ao cuidado, ao manejo de 
ervas e às benzeduras foram alvo da Igreja Católica e do Santo Ofício.

Desde a antiguidade mais remota, as mulheres atuavam como curadoras 
populares e parteiras, detendo saberes próprios transmitidos de geração em gera-
ção. Em várias tribos primitivas, eram consideradas xamãs. Na Idade Média, seu 
conhecimento se aprofundou, sobretudo entre as mulheres camponesas pobres, 
que não tinham acesso a cuidados médicos formais e dependiam dessas curado-
ras para tratar da saúde comunitária. “Elas (as curadoras) eram as cultivadoras 
ancestrais das ervas que devolviam a saúde, e também as melhores anatomistas 
do seu tempo. Eram as parteiras que viajavam de casa em casa, de aldeia em al-
deia, e as médicas populares para todas as doenças” (MURARO, 2004, p. 14).

Observa-se, assim, que havia uma clara divisão do trabalho: as mulheres 
eram responsáveis pelo cuidado das doenças e pelo cuidado geral dispensado a 
outras mulheres — ainda que isso ocorresse no espaço privado. Contudo, esse 
trabalho não era desvalorizado, tampouco gerava desigualdade em torno da dife-
rença, como ocorreu posteriormente com o advento da modernidade. As curan-
deiras e xamãs gozavam de prestígio dentro da comunidade e exerciam liderança, 
inclusive sobre os camponeses, protagonizando importantes movimentos de re-
sistência contra o poder feudal.

Com a ascensão da racionalidade moderna e do discurso científico, tais 
práticas foram colonizadas e apropriadas pela medicina institucionalizada, que 
passou a monopolizar o saber sobre o corpo e a saúde. Dessa forma, os homens 
se especializaram na medicina formal, excluindo o saber popular feminino e con-
ferindo aos especialistas um poder legítimo sobre o corpo feminino.

A naturalidade e a intimidade com que tratavam a doença, a cura, o nas-
cimento e a morte tornavam-nas perigosas e malditas. Com a acusação de 
curandeirismo, eram duplamente atacadas: por serem mulheres e por pos-
suírem um saber que escapava ao controle da medicina e da igreja. (DEL 
PRIORI, 2012, p. 109).

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



45

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

Ademais, com a ascensão da medicina enquanto instituição científica, o 
trabalho tradicionalmente exercido pelas mulheres passou a ser criminalizado, 
uma vez que tais práticas passaram a ser interpretadas como formas de poder 
sobre as comunidades — poder este que não poderia mais ser legitimado ou exer-
cido pelas mulheres.

Paralelamente, enquanto a medicina científica retirava das mulheres de-
terminadas funções, ela desenvolvia um saber-poder específico sobre o corpo 
feminino, marcado por um olhar moralizante e pelo viés do pecado. Esse saber 
institucionalizado fixava as mulheres em atividades restritas à reprodução, valen-
do-se do discurso científico para naturalizar desigualdades que, na verdade, são 
socialmente construídas.

O discurso científico produzido acerca das mulheres caracterizou-se pela 
elaboração de práticas discursivas específicas, visto que as formações discursivas 
no campo médico passaram a integrar as práticas destinadas à saúde feminina, 
bem como as categorias e definições que dela derivam. Conforme aponta Michel 
Foucault (2008, p. 206), “A ciência (ou o que se passa por tal) localiza-se em um 
campo de saber e tem nele um papel, que varia conforme as diferentes forma-
ções discursivas”. Do mesmo modo, os saberes construídos sobre as mulheres 
são elaborados pelos homens, que constroem as próprias noções de feminilidade 
conforme seus interesses e conveniências (KEHL, 2016).

Para Maria Rita Kehl (2016, p. 38) a construção da feminilidade ocorreu 
a partir da “produção de uma posição feminina que sustentasse a virilidade do 
homem burguês”. Com isso, as práticas discursivas que passaram a configurar 
o dever ser mulher englobaram a assimilação de que o feminino se produz pela 
negação do masculino, e os atributos que configuram o ser homem não poderiam 
estar associados a essa fragilidade produzida sobre os corpos das mulheres.

Como conceito de feminilidade, a autora o define pela produção de um

Conjunto de atributos próprios a todas as mulheres, em função de particulari-
dades de seus corpos e de sua capacidade procriadora; a partir daí, atribui-se 
às mulheres um pendor definido para ocupar um único lugar social – a família 
e o espaço doméstico -, a partir do qual se traça um único destino para todas: 
a maternidade. (KEHL, 2016, p. 40).

Similarmente, as descobertas advindas do conhecimento científico passa-
ram a se sustentar em valores misóginos, que projetavam sobre o corpo feminino 

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



46

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

dimensões antagônicas e complementares. De um lado, articulavam-se discursos 
de demonização e pecado; de outro, promovia-se a infantilização da mulher e a 
construção de um corpo maternal — um corpo que, segundo essa lógica, somente 
alcançaria sua finalidade plena por meio da maternidade.

A medicina traduzia então as suas poucas descobertas sobre a natureza 
feminina em juízos fortemente misóginos e desconfiados em relação às 
funções do corpo da mulher. Na tentativa de isolar os fins ao qual a nature-
za feminina deveria obedecer, os médicos reforçavam tão somente a ideia 
de que o estatuto biológico da mulher (parir e procriar) estaria ligado a um 
outro, moral e metafísico: ser mãe, frágil e submissa, ter bons sentimentos, 
etc. (DEL PRIORI, 2012, p. 83).

Ao lado do estereótipo construído sobre as mulheres e suas funções,                
identifica-se, no espaço privado, o lugar de reprodução da força de trabalho — 
um lócus de aprendizado moral que, associado às dimensões do feminino como 
cuidado e submissão, sustenta os valores vigentes em cada período histórico. 
Maria Rita Kehl (2016, p. 38) ressalta que “a adequação das mulheres a essas 
funções foi fruto de uma enorme produção discursiva”.

Confinada ao âmbito doméstico, a mulher passa a dispor de menor pres-
tígio e poder na sociedade, uma vez que o domínio público fica integralmente 
reservado aos homens. Rosi Marie Muraro (2004) observa que essa dicotomia 
entre o público e o privado gerou formas de subordinação das mulheres em rela-
ção aos homens, sobretudo devido à subordinação econômica, a qual repercute 
em diversas outras dimensões da experiência feminina.

A noção de esferas separadas procurou ser, ao mesmo tempo, uma interpreta-
ção da sociedade e uma prescrição moral sobre a divisão sexual do trabalho 
desejável, na medida em que era vista como funcional à reprodução ou ao 
equilíbrio do sistema social. (SORJ, 2013, p. 04).

Nesse sentido, é importante destacar que a esfera cotidiana das relações é 
atravessada por valores morais, que são fomentados e assimilados em cada pe-
ríodo histórico, manifestando-se por meio de mecanismos ideológicos, como o 
discurso. Michel Foucault (2008, p. 208) observa que “poucos discursos deram 
tanto lugar à ideologia quanto o discurso clínico ou o da economia política”. É 
justamente a conjugação desses discursos que produz e sustenta os valores, nor-
mas e definições sociais de cada época.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



47

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Os mecanismos ideológicos se difundem por meio de práticas discursivas 
responsáveis por instituir o que é considerado aceitável, o que é tido como normal 
e, também, aquilo que foge à normalização. A partir dessa perspectiva, são constru-
ídos os comportamentos esperados para cada indivíduo, considerando seu gênero 
e as relações a ele vinculadas, pois ser homem ou ser mulher implica a adoção de 
condutas socialmente determinadas.

FEMINISMOS, GÊNERO E RELAÇÕES DE GÊNERO NA 
CONTEMPORANEIDADE

O feminismo, enquanto movimento social, político e acadêmico, contri-
buiu significativamente para o desvelamento das relações opressivas que envol-
vem gênero e sexualidade, especialmente a partir da premissa de que “o pessoal 
é político” (STANLEY e WISE, 1983; GARCIA, 2011). De igual modo, o fe-
minismo destacou o reconhecimento de que as relações de poder historicamente 
privilegiaram os homens, visto que a história da humanidade tem sido narrada 
sob uma perspectiva androcêntrica, tomando o homem como modelo do humano.

[...] as feministas denunciam que a experiência masculina tem sido privilegia-
da ao longo da história, enquanto a feminina, negligenciada e desvalorizada. 
Elas demonstram, ainda, que o poder foi – e ainda é – predominantemente 
masculino, e seu objetivo original, foi a dominação das mulheres, especial-
mente de seus corpos (NARVAZ; KOLLER, 2006, p. 648).

O feminismo tem como objetivo romper com a premissa de que as relações 
entre os sexos — especialmente aquelas que impõem uma carga de opressão ao 
feminino — constituem um dado natural e imutável. Nesse sentido, o conceito 
de gênero foi desenvolvido ao longo do século XX como uma categoria analítica 
para compreender as diferenças socialmente produzidas entre os sexos.

Os estudos acerca do que hoje denominamos gênero, não faziam inicial-
mente uso dessa nomenclatura. Isso pode ser observado nas obras das primeiras 
militantes feministas, como Olympe de Gouges e Mary Wollstonecraft, que atu-
aram no contexto da Revolução Francesa. Apesar da promulgação da Declaração 
dos Direitos do Homem e do Cidadão, as reivindicações por igualdade entre os 
sexos — já emergentes naquele período histórico — não foram plenamente con-
templadas.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



48

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Olympe denunciava que a revolução havia negado direitos políticos a elas 
[mulheres] e, portanto, que os revolucionários mentiam quando falavam de 
princípios universais como liberdade e igualdade mas não toleravam mulhe-
res livres e iguais. (GARCIA, 2011, p. 43).

Mesmo aquelas e aqueles considerados progressistas, por defenderem que 
as mulheres deveriam usufruir dos mesmos direitos que os homens, faziam-no 
sob um viés naturalista. Isso pode ser exemplificado no documento publicado 
em 1790 por Condorcet, intitulado Sobre a admissão das mulheres ao direito de 
cidadania, no qual questionava: “[...] porque os seres expostos a gestações e a 
indisposições passageiras não poderiam exercer direitos dos quais nunca se pen-
sou privar aos seres que têm gota todos os invernos ou que resfriam facilmente?” 
(MARTINO; BRUZZESE, apud GARCIA, 2011, p. 48).

As publicações Declaração dos Direitos das Mulheres e Cidadãs, de 
Olympe de Gouges, e Reivindicação dos Direitos das Mulheres, de Mary Wolls-
tonecraft, são consideradas as bases do feminismo moderno (GARCIA, 2011). 
Embora não tenham sido as primeiras a problematizar a condição feminina, essas 
autoras trouxeram uma inovação teórica ao suscitar reflexões sobre o contexto 
social das mulheres e a opressão vivida, compreendida como fruto da aprendiza-
gem social — tema que mais tarde foi aprofundado no clássico livro de Simone 
de Beauvoir, O Segundo Sexo.

Para Joan Scott (1995), os estudos sobre gênero representam “[...] uma 
história da recusa da construção hierárquica da relação entre masculino e femi-
nino, em seus contextos específicos, e uma tentativa para reverter ou deslocar 
suas operações” (SCOTT, 1995, p. 84). Nesse sentido, apresentam-se algumas 
considerações acerca dessa recusa à hierarquização entre masculino e feminino, 
demonstrando as contribuições do movimento feminista tanto em sua di-
mensão histórica quanto em suas possibilidades contemporâneas.

Quanto ao gênero enquanto categoria de análise, compreende-se que seus 
estudos não são homogêneos nem lineares, pois englobam perspectivas interpre-
tativas da realidade em permanente disputa. A categoria gênero ganhou evidência 
ao ser compreendida como construção social, especialmente a partir de estudos 
que focam nas relações entre as diferenças sexuais produzidas pelo binarismo 

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



49

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

feminino/masculino, entendendo-as como relações de poder, produto da história 
e da realidade vivida, as quais conferem papéis a homens e mulheres.

Sobre o significado do termo gênero, Nicholson (1999, p. 54) afirma que 
ele “[...] tem suas raízes na junção de duas ideias importantes do pensamento 
ocidental moderno: a da base material da identidade e da construção social do 
caráter humano”. Isso porque as identidades, sejam individuais ou coletivas, são 
produzidas a partir da construção social da realidade.

Na produção clássica do feminismo, havia uma dissociação entre sexo e gê-
nero, pois, enquanto algumas feministas trabalhavam com a ideia de que o gênero 
é construído sobre um corpo sexuado e já determinado pela natureza, teóricas e 
teóricos do feminismo contemporâneo compartilham a percepção de que o sexo 
também é construído, à medida que sobre o corpo são depositadas expectativas 
sociais. Especialmente porque, “[...] se o próprio corpo é sempre visto através 
de uma interpretação social, então o sexo não pode ser independente do gênero” 
(NICHOLSON, 1999, p. 54).

Sob a perspectiva de que a realidade é uma construção social (BERGER; 
LUCKMANN, 1999), tal construção — especialmente em relação a gênero e 
sexo — antecede o nascimento, às medida que toda pessoa já nasce inserida em 
uma cultura, com seus traços particulares e sua produção sobre o que é o sexo e o 
que é o gênero, além de expectativas construídas sobre sua existência.

Observa-se ainda que, no que concerne ao feminismo e aos sujeitos de seus 
discursos, lutas e reivindicações, não há homogeneidade, mas uma pluralidade de 
pontos de vista que podem tanto se contrapor quanto se complementar. Frente a 
essa heterogeneidade, Judith Butler (2013) questiona: quem são os sujeitos do fe-
minismo? Indagação que também propicia reflexões acerca da categoria mulher, 
pois o uso de “mulheres” no plural foi incorporado recentemente nos estudos 
feministas. Para Maria Rita Kehl (2016), o termo Mulher (por sua construção 
sócio-histórica) precede a existência pessoal de cada mulher.

Quanto aos diferentes momentos que caracterizam o movimento feminista, 
é importante situá-los para compreender o gênero na contemporaneidade, dado 
que ele é fruto de intensos debates internos ao movimento. Apresenta-se, a se-
guir, uma síntese desses três momentos distintos. Na bibliografia sobre o tema 

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



50

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

(ALVES e PITANGUY, 2007; NICHOLSON, 1999; SCOTT, 1995; SAFFIOTI, 
2004; GARCIA, 2011, entre outras) encontram-se terminologias diversas, como 
etapas, ondas ou fases.

O primeiro momento do feminismo é identificado como estruturalista, com 
estudos centrados na problematização do patriarcado. Nesse período, não se uti-
lizava o termo gênero, mas sim mulher, buscando-se elucidar as formas de subor-
dinação dessa na sociedade.

Livros, artigos e seminários fazem constar de seus títulos o termo mulher e 
pretendem, principalmente, preencher lacunas do conhecimento sobre a si-
tuação das mulheres nas mais variadas esferas da vida e ressaltar/denunciar 
a posição de exploração/subordinação/opressão a que estavam submetidas. 
(HEILBORN; SORJ, 2013, p. 186).

Sob essa categorização, enquadram-se as feministas consideradas radicais. 
Nesse contexto, as reivindicações das mulheres concentravam-se na luta pelo 
direito à educação, ao trabalho, aos direitos matrimoniais e ao voto, bem como 
na abolição da prostituição. Pode-se afirmar que, nesse período, o horizonte éti-
co-político do movimento feminista consistia na busca pelo igualitarismo e pela 
emancipação da mulher, tanto em suas dimensões jurídica quanto econômica 
(GARCIA, 2011).

Um segundo momento do feminismo é identificado a partir das décadas de 
1960 e 1970, marcado pela incorporação da categoria gênero, com o objetivo de 
evidenciar a perspectiva relacional entre homens e mulheres. Maria Luiza Heil-
born e Bila Sorj (2013, p. 186), ao analisarem os estudos sobre gênero, ressaltam 
que houve uma “[...] gradativa substituição do termo mulher, uma categoria em-
pírica/descritiva, pelo termo gênero, uma categoria analítica, como identificador 
de uma determinada área de estudos”.

Nesse contexto, o termo gênero passou a ser utilizado para romper com o 
essencialismo e o determinismo biológico, uma vez que sua aplicação nas ciên-
cias sociais pressupõe que “[...] qualquer informação sobre as mulheres é neces-
sariamente informação sobre os homens, que um implica o outro [...]” (SCOTT, 
1995, p. 75).

Assim, inicia-se a problematização das relações de gênero, considerando 
que a realidade social em que as mulheres estão inseridas não pode ser disso-

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



51

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

ciada daquela dos homens. A partir dessa constatação, passaram a ser realizados 
estudos comparativos sobre as condições de vida de mulheres e homens, visando 
identificar e analisar a gênese das diferenças existentes.

Por meio de um enfoque relacional, os estudos de gênero promoveram um 
avanço analítico significativo, pois, ao investigar os homens sob a perspectiva de 
gênero, foi possível estabelecer “[...] uma abordagem que focaliza a estrutura so-
cial mais do que os indivíduos e seus papéis sociais” (HEILBORN; SORJ, 2013, 
p. 186).

O terceiro momento, também chamado de pós-estruturalista, caracteriza-se 
por análises que ampliam a compreensão do sexo como um construto social, e 
não como algo determinado pela biologia, identificando o binarismo entre ho-
mens e mulheres como um produto da heterossexualidade compulsória. Suas re-
flexões concentram-se em dimensões simbólicas e nas microrrelações de poder, 
em contraposição ao enfoque patriarcal clássico.

Para Judith Butler (2013, p. 20), “[...] resulta que se tornou impossível 
separar a noção de ‘gênero’ das intersecções políticas e culturais em que invaria-
velmente ela é produzida e mantida”. A partir desse entendimento, o gênero não 
pode ser reduzido a um par fixo, mas deve ser visto como um fenômeno perfor-
mático em constante construção e em múltiplas possibilidades de expressão.

Se o gênero são os significados culturais assumidos pelo corpo sexuado, 
não se pode dizer que ele decorra, de um sexo desta ou daquela maneira. 
Levada ao seu limite lógico, a distinção sexo/gênero sugere uma desconti-
nuidade radical entre corpos sexuados e gêneros culturalmente construídos. 
Supondo por um momento a estabilidade do sexo binário, não decorre daí 
que a construção de “homens” aplique-se exclusivamente a corpos mas-
culinos, ou que o termo “mulheres” interprete somente corpos femininos. 
(BUTLER, 2013, p. 24).

Do mesmo modo que a história do movimento feminista pode ser dividida 
em momentos distintos, também se identificam, em suas manifestações contem-
porâneas, diferentes formas de conceber o próprio movimento. Como ressalta 
Piscitelli (2008, p. 263), “o pensamento feminista, expressão de ideias que resul-
tam da interação entre desenvolvimentos teóricos e práticas políticas, está longe 
de constituir um todo unificado”, o que possibilita a utilização do termo no plural, 
referindo-se aos feminismos possíveis.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



52

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

No que concerne às contribuições do feminismo, especialmente do femi-
nismo interseccional, defende-se que, diferentemente da igualdade formal — que 
pressupõe, a priori, que todas as pessoas são iguais perante a lei —, a realidade 
social é marcada por inúmeras desigualdades e diferenças concretas entre indi-
víduos, decorrentes de fatores como classe social, raça, etnia, gênero, orientação 
sexual, entre outros.

A ficção do indivíduo abstrato, desincorporado é uma grande virtude da 
teoria democrática liberal; foi feita para garantir a igualdade completa pe-
rante a lei. Na sociedade, entretanto, os indivíduos não são iguais; sua desi-
gualdade repousa em diferenças presumidas entre eles, diferenças que não 
são singularmente individualizadas, mas tomadas como sendo categóricas. 
(SCOTT, 1999, p. 31).

Entretanto, ao mesmo tempo em que é necessário reconhecer as diferenças 
e compreender como estas se processam no tempo presente para propor condi-
ções reais de igualdade entre homens e mulheres, é fundamental refletir sobre 
quais diferenças são silenciadas e quais são supervalorizadas em um contexto 
de dominação masculina. Isso porque, no caso das mulheres, o reconhecimento 
das diferenças também foi utilizado de maneira perversa, como no exemplo da 
maternidade, que “[...] foi frequentemente oferecida como a explicação para a 
exclusão das mulheres na política” (SCOTT, 2005, p. 26). Assim, a maternida-
de pode ser compreendida como um indicador de diferença, já que nem todas 
as mulheres são mães ou desejam sê-lo, o que evidencia a pluralidade de expe-
riências femininas.

Além disso, mesmo entre mulheres ou pessoas que compartilham uma 
identidade de gênero feminina, não existe homogeneidade, visto que as opres-
sões tendem a se agravar em decorrência de outras dimensões, como etnia, 
classe social, orientação sexual, aspectos religiosos, nível de instrução, entre 
outros.

Um exemplo é que

Uma mulher tende a ser oprimida não só em razão de seu gênero mas em ra-
zão de sua raça, de seu status socioeconômico, de sua idade, de sua aparência, 
de sua orientação sexual, de seu estado civil, de sua filiação religiosa, de seu 
nível de escolarização, do número de filhos que possui, entre outros. (GROS-
SI; AGUINSKY, 2001, p. 25-26).

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



53

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

Pierre Bourdieu (2012), em seu livro A Dominação Masculina, oferece 
uma importante grade de leitura para os estudos sobre as relações de gênero ao 
criticar análises que se concentram exclusivamente nas dimensões simbólicas. 
Ele destaca que “[...] será, portanto, necessário buscar em uma análise materia-
lista da economia os meios de escapar da ruinosa alternativa entre o material e o 
espiritual” (2012, p. 09). Somente dessa forma será possível alcançar o “[...] co-
nhecimento das estruturas objetivas e das estruturas cognitivas de uma sociedade 
androcêntrica particularmente bem conservada” (BOURDIEU, 2012, p. 5).

Assim, para compreender as relações sociais de gênero tal como se manifes-
tam na vida cotidiana, é imprescindível reconhecer a interface entre as dimensões 
estruturais e simbólicas. Embora a princípio possam parecer antagônicas, ao des-
velar a “[...] socialização do biológico e a biologização do social” (BOURDIEU, 
2012, p. 09), essas dimensões assumem uma relação de complementariedade.

Acerca do processo de dominação masculina em sua dimensão discursiva, 
Pierre Bourdieu (2012) reconhece que as relações de poder convergem à

[...] concordância entre as estruturas objetivas e as estruturas cognitivas, 
entre a conformação do ser e as formas do conhecer, entre o curso do mun-
do e as expectativas a esse respeito, que torna possível esta referência ao 
mundo. [...] Essa experiência apreende o mundo social e suas arbitrárias 
divisões, a começar pela divisão socialmente construída entre os sexos, 
como naturais, evidentes, e adquire, assim, todo um reconhecimento de 
legitimação. (BOURDIEU, 2012, p. 17, grifos nossos).

Pierre Bourdieu (2012) sustenta que as relações de dominação estão es-
truturadas a partir da conformação de um habitus, noção que engloba uma “[...] 
objetividade da experiência subjetiva das relações de dominação” (BOURDIEU, 
2012, p. 46). Compreende-se o habitus como um mecanismo que revela a inter-
secção entre a estrutura social e os valores culturais (re)produzidos em cada so-
ciedade, os quais são assimilados por mulheres e homens em sua vida cotidiana.

Ao abordar a dominação masculina, Bourdieu (2012) identifica a produção 
social de um habitus viril, em relação ao qual o feminino assume uma dimensão 
excludente. Por outro lado, quando mulheres assumem posições ou dimensões 
distintas daquelas que conformariam um habitus feminino, inaugura-se um pro-
cesso de virilização — ou seja, a introdução das mulheres ao mundo masculino, 

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



54

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

marcado pela dominação, no qual o feminino tende à desvalorização e subjuga-
ção. Além disso, o reconhecimento do feminino passa pela adesão ao masculino, 
configurando um processo de masculinização do feminino como condição neces-
sária para seu reconhecimento social.

Para desvendar as relações de gênero no contexto societário atual, é im-
prescindível a complementaridade de categorias associadas à perspectiva estru-
turalista — que reconhecem a formação e reprodução do patriarcado — e de 
abordagens que compreendam como os valores dominantes são incorporados nas 
esferas cotidianas das relações sociais, manifestando-se no habitus (BOURDIEU, 
2012) e nas práticas discursivas (FOUCAULT, 2008) dos agentes sociais, produ-
zindo aquilo que Judith Butler (2013) denomina performances de gênero.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A complexidade das opressões vividas na contemporaneidade exige um 
olhar que ultrapasse categorias fixas e homogêneas. No interior do próprio mo-
vimento feminista, essa crítica tem sido amplamente discutida, sobretudo pelos 
feminismos interseccionais, os quais problematizam a ideia de uma identidade 
unificada da mulher e denunciam os limites de discursos universalizantes. Como 
afirma Judith Butler (2013), a suposição de que o termo “mulheres” denote uma 
identidade comum pode gerar apagamentos e exclusões, inviabilizando o reco-
nhecimento de experiências diversas.

Dessa forma, conclui-se que uma análise crítica e reflexiva deve considerar 
tanto os fundamentos estruturais do patriarcado quanto as expressões contem-
porâneas das formas de opressão e resistência. A articulação entre feminismos 
plurais, gênero e interseccionalidade se apresenta como caminho ético-político 
para a construção de práticas emancipatórias, capazes de enfrentar as desigualda-
des e de afirmar o direito à diferença, sem que ela se converta em desigualdade. 
O desafio é, portanto, sustentar uma crítica social que reconheça a diversidade 
dos sujeitos e suas expressões, ao mesmo tempo em que confronte as estruturas e 
discursos que sustentam a dominação.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



55

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALVES, Miriam; PITANGUY, Jacqueline (org.). Feminismos: desafios e pers-
pectivas. Rio de Janeiro: Editora XYZ, 2007.

BERGER, Peter L.; LUCKMANN, Thomas. A construção social da realidade. 
Petrópolis: Vozes, 1999.

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. São Paulo: Editora XYZ, 2012.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identida-
de. Rio de Janeiro: Editora XYZ, 2013.

COLARES, Leni. Sociedade de Mulheres na Prisão: Disciplinaridades, Re-
beliões e Subjetividades. 2011. Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2011.

DEL PRIORI, Mary. Magia e Medicina na Colônia. In: DEL PRIORE, Mary 
(org.). História das mulheres no Brasil. 10. ed. 1. reimp. São Paulo: Contexto, 
2012.

ENGELS, Friedrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. 
Tradução de Leandro Konder. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Obras es-
colhidas, Volume 3. São Paulo: Alfa-Omega, 1984.

FONSECA, Claudia. Ser mulher, mãe e pobre. In: DEL PRIORE, Mary (org.). 
História das mulheres no Brasil. 10. ed. 1. reimp. São Paulo: Contexto, 2012.

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Tradução: Luiz Felipe Baeta Ne-
ves. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade. Volume 1: a vontade de saber. 
Rio de Janeiro: GRAAL, 1998.

GARCIA, Carla Cristina. História do feminismo. São Paulo: Editora XYZ, 
2011.

GROSSI, Miriam P.; AGUINSKY, Beatriz G. Por uma nova ótica e uma nova 
ética na abordagem da violência contra mulheres nas relações conjugais. In: Vio-
lências de gênero: coisas que a gente não gostaria de saber. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2001.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



56

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

HEILBORN, Maria Luiza; SORJ, Bila. Gênero e desigualdades sociais. In: De-
sigualdades sociais no Brasil. Rio de Janeiro: Editora XYZ, 2013, p. 180-200.

KEHL, Maria Rita. Mulheres e identidade: perspectivas contemporâneas. São 
Paulo: Editora XYZ, 2016.

MURARO, Rose Marie. Breve introdução histórica. In: KRAMMER, Heinrich; 
SPRENGER, James. O martelo das feiticeiras. 17. ed. Rio de Janeiro: Rosa dos 
Tempos, 2004.

NARVAZ, Martha Giudice; KOLLER, Sílvia Helena. Metodologias feministas e 
estudos de gênero: articulando pesquisa, clínica e política. Psicologia em Estu-
dos, Maringá, v. 11, n. 3, p. 647–654, set./dez. 2006.

NICHOLSON, Linda. The politics of gender. In: Feminism/postmodernism. 
New York: Routledge, 1999, p. 50-65.

PATEMAN, Carole. O contrato sexual. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995.

PISCITELLI, Adriana. Diversidade e pluralidade do feminismo contemporâneo. 
Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 16, n. 3, p. 260-275, 2008.

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Feminismo e questão feminina. São Paulo: Editora 
XYZ, 2004.

SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Rio de 
Janeiro: Editora XYZ, 1995.

SCOTT, Joan Wallach. O problema da diferença: identidade, diversidade e a po-
lítica da diferença. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 1, p. 
20-34, 2005.

SORJ, Bila. Arenas de cuidado nas interseções entre gênero e classe social no 
Brasil. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 43, n. 149, p. 478-491, maio/ago. 
2013.

STANLEY, Liz; WISE, Sue. Feminist Consciousness and Feminist Research. 
London: Routledge & Kegan Paul, 1983.

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos



57

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A construção das relações de gênero na sociedade patriarcal: entre estruturas e discursos

CAPÍTULO 5CAPÍTULO 5
TRANSFEMINISMO, INTERSECCIONALIDADES 

E A RESISTÊNCIA AO CISTEMA
Mariluza Sott Bender1

Richard Ecke dos Santos2

Carlos Stavizki Junior3

Resumo: O feminismo surgiu como uma forma de buscar a garantia dos direitos das 
mulheres diante do contexto conservador e patriarcal vigente. Contudo, a pauta femi-
nista inicial esteve relacionada às mulheres cis, brancas, heterossexuais e de classe 
média. Nesse sentido, o transfeminismo passou a reivindicar a inserção das experiên-
cias trans na pauta feminista e a tensionar os seus limites normativos. Nesse sentido, o 
presente trabalho tomou como objetivo discutir as interseccionalidades que atravessam 
o ser ‘mulher’ e as suas implicações para o campo feminista, destacando o surgimento 
e a consolidação do movimento transfeminista. Para a efetivação deste objetivo, rea-
lizou-se uma revisão narrativa da literatura, de natureza teórico-crítica. Os resultados 
foram apresentados em três eixos que versam respectivamente sobre: as singularidades 
e as diferenças compondo femininos plurais; o transfeminismo como uma forma de 
resistência ao Cistema; e as relações entre a exclusão social e as interseccionalidades, 
com foco nas barreiras enfrentadas pelas mulheres trans no Brasil. Considera-se funda-
mental discutir o transfeminismo para reconhecer as múltiplas formas de ser mulher na 
atualidade e fortalecer um movimento feminista mais comprometido com a justiça so-
cial e a transformação social e cultural. No campo da saúde e da educação, isso requer 
o acolhimento das singularidades das pessoas trans, a revisão dos currículos de ensino 
e a implementação de políticas públicas que sejam efetivamente inclusivas. Ademais, 
ao incorporar as vivências trans, o transfeminismo amplia o feminismo, promovendo 
epistemologias que desafiam a cisnormatividade e que buscam garantir os direitos de 
todas as mulheres.

Palavras-chave: Feminismo; Interseccionalidades; Resistência; Transfeminismo.

1 Psicóloga. Mestra em Psicologia. Doutoranda em Promoção da Saúde. Docente do Departamento 
de Ciências da Saúde da UNISC. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1324489003363208; Orcid: https://or-
cid.org/0000-0001-7086-6860
2 Psicólogo. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7512766576760265; Orcid: https://orcid.org/0009-0003-
5537-9302
3 Assistente Social. Mestre e doutor em Desenvolvimento Regional. Lattes: http://lattes.cnpq.
br/2235481474119418 ; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3358-3380

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



58

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

INTRODUÇÃO

O surgimento e a história dos movimentos feministas são marcados pela 
luta contra a desigualdade de gênero, a opressão imposta às mulheres e a não ga-
rantia de direitos. Contudo, algumas críticas foram sendo construídas ao longo do 
tempo sobre a centralidade da mulher cisgênera nas pautas feministas tradicio-
nais, principalmente após o nascimento do transfeminismo e dos estudos sobre a 
interseccionalidades. Essa centralidade cis constitui a ideia de uma figura hege-
mônica da “mulher feminista” (geralmente cis, branca, heterossexual e de classe 
média) (Collins, 2016; Bento, 2021).

Essa realidade cisnormativa gera exclusões e silenciamentos. Ao tomar a 
experiência da mulher cis como universal, o feminismo corre o risco de reprodu-
zir violências simbólicas e materiais contra outras identidades de gênero, como 
as mulheres trans, travestis e pessoas não binárias (Preciado, 2022; Vergueiro, 
2016). Portanto, torna-se fundamental revisitar a própria ideia pré concebida de 
mulher, não como uma categoria fixa ou biológica, mas como uma construção 
histórica e política (Butler, 2003).

Nessa perspectiva, objetivou-se discutir as interseccionalidades que atra-
vessam as questões de gênero e as suas implicações para o campo feminista, 
principalmente após o surgimento e consolidação do movimento transfeminis-
ta. Para tanto, foi realizada uma revisão narrativa da literatura, de natureza 
teórico-crítica, fundamentada em autores clássicos e contemporâneos, cujas 
contribuições se mostram centrais para a compreensão das disputas em torno 
do sujeito do feminismo, das normatividades de gênero e da inserção das vivên-
cias trans nos debates feministas. 

Compreende-se que discutir o transfeminismo é fundamental para ampliar, 
tensionar e transformar as bases do feminismo contemporâneo, promovendo um 
campo mais inclusivo, interseccional e comprometido com a justiça social para 
todas as pessoas oprimidas pelo sistema de gênero. Destarte, o texto compõe-se a 
partir de três eixos teórico-críticos. O primeiro eixo discute como as singularida-
des e diferenças compõem femininos plurais; o segundo discorre sobre o transfe-
minismo como uma forma de resistência ao Cistema; e posteriormente relata-se 
acerca das relações entre a exclusão social e a interseccionalidade, com foco nas 
barreiras sociais enfrentadas pelas mulheres trans no Brasil.

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



59

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema

SINGULARIDADES E DIFERENÇAS COMPONDO FEMINISMOS                                      
PLURAIS

Após a Revolução Francesa e a promulgação da Declaração dos Direitos 
do Homem e do Cidadão no século XIX, os homens conquistaram direitos que 
até então lhe eram negados. Contudo, esses direitos eram restritos ao gênero mas-
culino e o papel da mulher era limitado ao ambiente doméstico, fruto de uma 
cultura patriarcal que a subordinava ao homem (pai ou marido). Essa realidade 
de opressão, exploração e violência motivou as mulheres a reivindicarem reco-
nhecimento e lutarem por autonomia e igualdade, dando origem ao movimento 
feminista (Silva; Carmo; Ramos, 2021).

Assim, o feminismo surge como um instrumento de resistência aos impe-
rativos masculinistas e misóginos até então pactuados. O dito feminismo oci-
dental consolidou-se a partir da experiência de mulheres cisgêneras, em especial 
brancas, heterossexuais e de classe média (Collins, 2016). A cisnormatividade, 
resultante de processos coloniais e eurocêntricos, a partir de inúmeras coerções e 
jogos de opressão, “definiu” as identidades de gênero binárias como um padrão 
universal, ignorando os saberes e modos de existência anteriores à colonização. 
A cisnormatividade criou determinados discursos que ainda regem o que é aceito 
e naturalizado socialmente, e definem o lugar do que é considerado dissidente ou 
desviante (Silva, 2024).

A perspectiva cis, ainda dominante em muitas correntes do feminismo, 
parte de uma compreensão essencialista do que significa ser mulher, ancorando 
essa identidade em características biológicas e ignorando as multiplicidades de 
vivências de gênero (Butler, 2003; Bento, 2021). Essa perspectiva supõem um 
essencialismo baseado na concepção de que, apenas o sujeito nascido em um cor-
po designado como biologicamente feminino, poderia reivindicar lugar legítimo 
dentro do feminismo, estabelecendo assim, barreiras simbólicas e materiais para 
a participação de pessoas com outras características, recortes e vivências como 
pessoas trans, travestis e não binárias (Hining; Toneli, 2023).

Trata-se de uma estrutura que atua como um dispositivo de fronteira ao de-
finir quem pode ou não falar em nome do feminismo, quem é ou não reconhecida 
como mulher legítima, e quem merece ou não a visibilidade nos espaços políticos 

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



60

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

(Coacci, 2014; Hining; Toneli, 2023). A partir desta centralidade da cisgeneri-
dade, frequentemente tratada como pretensamente universal, configurou-se um 
feminismo que, embora tenha sido fundamental na denúncia das desigualdades 
de gênero impostas pelo patriarcado, também impôs silenciamentos e exclusões 
(Collins, 2016).

As consequências dessa lógica são múltiplas. Por um lado, ela reitera uma 
política de identidade excludente, que se sustenta na oposição entre mulheres cis 
e as outras, criando uma hierarquia interna dentro do próprio movimento. Por 
outro, ela fragiliza o potencial transformador do feminismo ao desconsiderar os 
atravessamentos de raça, classe, territorialidade e identidades de gênero como 
dimensões centrais da experiência social (Crenshaw, 2002; Collins, 2016).

Contudo, o gênero não é algo que se é, mas algo que se faz, ou seja, um 
processo performativo que deve ser compreendido em sua complexidade e mul-
tiplicidade (Butler, 2003). Assim, as diferentes trajetórias que reivindicam mater-
nidades trans, gestação, nome social, acesso à saúde e reconhecimento jurídico, 
produzem saberes dissidentes que desafiam a estrutura cisnormativa (Collins, 
2016; Klein; D’ignazio, 2024) .

A partir dessas singularidades, produz-se a necessidade de feminismos 
plurais, que ampliem não apenas as agendas feministas, mas também suas for-
mas de atuação política. Assim, a emergência de um espectro mais amplo e 
inclusivo dentro dos feminismos, que reconheça a multiplicidade de corpos, 
narrativas e territorialidades, exige que as singularidades e as diferenças não 
sejam tratadas como empecilhos, mas como forças constitutivas do campo fe-
minista. Os feminismos plurais se colocam em ruptura com a universalização 
da experiência cisgênera (Silva, 2024). 

Pensar o feminismo sob esta perspectiva é também confrontar os privilé-
gios que organizam quem ocupa o lugar de fala e de escuta nos debates de gênero 
(Nascimento, 2021; Pfeil et al., 2025). Esses saberes situados são centrais para 
uma ética da escuta que transforma, pois, mais do que ouvir, trata-se de redis-
tribuir poder, afirmar visibilidades e redes de apoio comunitário que resistem 
às barreiras institucionais. Essa escuta política e simbólica, refaz os modos de 
produzir conhecimento feminista e construir alianças horizontais (Bento, 2021; 
Hining; Toneli, 2023). 

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



61

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Por isso, lembrar que as singularidades não enfraquecem, mas fortalecem, 
torna-se urgente. Um feminismo plural não se sustenta na homogeneização, mas 
na convivência com as tensões identitárias, territoriais, corporais e de classe. Ao 
nomear os diferentes marcadores de opressão, tem-se a possibilidade de abarcar 
um número amplo de mulheridades e experiências do feminino. Supor uma mu-
lher universal, “essencialmente” feminina por natureza, é desconhecer o que a 
escritora francesa Simone de Beauvoir apontou notoriamente ao afirmar que “não 
se nasce mulher, torna-se mulher” (2009). 

Beauvoir (2009) expõem que ninguém nasce pronto, mas sim forja-se e 
constitui sua identidade a partir dos signos culturais, linguísticos e educacionais 
no qual está inserido desde o nascimento. A mulher, portanto, é produzida dentro 
de um sistema que a define como o “Outro” em relação ao homem, o qual é visto 
como o sujeito universal a partir do patriarcado. Nesse sentido, o transfeminis-
mo amplia a compreensão proposta por Beauvoir, evidenciando que o tornar-se 
mulher pode se dar por caminhos que vão além das expectativas cisnormativas. 

Destarte, a experiência de ser mulher não é uma propriedade exclusiva de 
quem nasce com determinado sexo atribuído/designado, mas o resultado de vi-
vências, lutas e processos subjetivos que desafiam a ordem estabelecida. Tornar-
-se mulher é também um gesto de afirmação, resistência e liberdade frente a um 
sistema que tenta limitar quem pode ser reconhecido como sujeito. Somente as-
sim pode-se promover uma luta coletiva que seja anticolonial, antirracista, trans-
feminista e anticapitalista (Nascimento, 2021).

O TRANSFEMINISMO E A RESISTÊNCIA AO CISTEMA

Historicamente, muitas correntes feministas reproduziram a exclusão de 
pessoas trans, tratando-as como “fora” da luta ou não pertencentes ao sujeito 
político “mulher” (Bagagli, 2015). Baseado em concepções socioculturais de ori-
gem eurocêntrica, cristã e racista, o chamado Cistema (com “C” de cisgeneri-
dade) impõe normas e hierarquias que afetam diretamente corpos e identidades 
de gênero, evidenciadas nas diversas formas de violência sofridas pelas pessoas 
trans e travestis no Brasil. O termo Cistema é utilizado para destacar a estrutura 
cisheteronormativa que organiza as relações sociais e sustenta a cisgeneridade 

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



62

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

como um padrão natural, enquanto as identidades trans são marginalizadas e tra-
tadas como desvios ou patologias. Essa lógica criminaliza e inferioriza pessoas 
trans com base em pressupostos bioessencialistas, ao impor um modelo binário 
rígido que exige uma correspondência entre o sexo dito biológico e o gênero so-
cialmente aceito (Nascimento, 2021).

Contudo, são os corpos marcados pela dor e pela exclusão que têm maior 
capacidade de desvelar as engrenagens da violência sistêmica. Nesse sentido, o 
transfeminismo surge com o papel de incorporar as experiências das pessoas trans 
e travestis, valorizando os saberes que foram historicamente silenciados. Esse 
movimento propõe um feminismo que escute, dialogue e se transforme a partir 
das vozes dissidentes, combatendo a hierarquia do saber e da autoridade dentro 
dos próprios movimentos (Valência, 2019). O transfeminismo, ao reivindicar sua 
existência, denuncia a cisnormatividade como uma estrutura de poder e opressão 
a ser combatida, inclusive dentro de movimentos progressistas (Bagagli, 2015). 

Ao mesmo tempo, o transfeminismo se constrói na intersecção entre gêne-
ro, raça, classe e corporações marginalizadas (Nascimento, 2021). Nesse cená-
rio, o transfeminismo exerce um papel central ao reivindicar que as experiências 
trans não sejam apenas incluídas na pauta feminista, mas que se permitam tensio-
nar os próprios limites normativos do que se entende por feminismo (Silva, 2024; 
Hining; Toneli, 2023). 

Assim, o movimento transfeminista emergiu como uma força crítica e pro-
positiva nas discussões contemporâneas em torno da constituição do sujeito polí-
tico do feminismo, questionando os limites historicamente impostos à categoria 
“mulher”. A partir de uma análise interseccional, é possível resgatar momentos 
emblemáticos, como os Encontros Feministas Latino-Americanos e do Caribe, 
para evidenciar como as experiências trans tensionam e reconfiguram os contor-
nos das agendas feministas (Coacci, 2014).

Essas disputas incidem diretamente sobre a legitimidade de determinados 
corpos e vivências ocuparem o espaço político do feminismo, interpelando quem 
pode se autodefinir como feminista e quem é reconhecida como mulher no in-
terior desses movimentos. Destaca-se a persistência de tensões provocadas pela 
presença de pessoas trans em espaços feministas, revelando disputas de pertenci-

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



63

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mento e a necessidade de revisão dos marcos normativos que regulam o reconhe-
cimento político e simbólico no campo feminista (Coacci, 2014).

Em contraponto aos discursos excludentes, o transfeminismo propõe a cen-
tralidade das questões trans no campo feminista, evidenciando que a reflexão 
sobre gênero não pode prescindir das experiências vividas por pessoas trans. Ao 
inserir esses corpos e narrativas no debate, o transfeminismo desestabiliza con-
cepções naturalizadas de gênero e convoca o feminismo a revisar seus próprios 
pressupostos. Nesse contexto, o conceito de gênero passa a ser tensionado: a 
quais categorias de gênero pertencem as pessoas trans? E, a partir dessa proble-
matização, torna-se também inevitável questionar os marcadores que sustentam a 
identidade de gênero de pessoas não-trans (cisgêneras), revelando o caráter cons-
truído, normativo e político de todas as identidades de gênero (Bagagli, 2015).

Reconhecer a mulher trans como sujeito político legítimo do feminismo é 
romper com uma lógica que naturaliza a marginalização desses corpos (Bento, 
2021). Nessa perspectiva, o transfeminismo desestabiliza a ideia de que “ser mu-
lher” está ligado exclusivamente a uma biologia determinada no nascimento. Ele 
propõe que a identidade de gênero é uma construção social, histórica e política. 
Essa perspectiva convida o feminismo a abandonar definições fixas e abrir espa-
ço para a pluralidade de experiências femininas, incluindo as de mulheres trans, 
travestis e pessoas não binárias (Bagagli, 2015).

EXCLUSÃO SOCIAL E INTERSECCIONALIDADES: BARREIRAS                              
SOCIAIS  ENFRENTADAS  POR  MULHERES  TRANS  NO  BRASIL

Mas porque é necessário o transfeminismo? Porque, não obstante as lutas 
por reconhecimento e inteligibilidade de seus corpos, as mulheres trans, ao cir-
cularem pelo espaço social brasileiro, estão constantemente expostas a múltiplas 
formas de violência, exclusão e invisibilidade. Essa exclusão não ocorre apenas 
no plano simbólico e discursivo, mas se materializa de forma concreta e cotidiana 
por meio da negação sistemática de direitos fundamentais, mesmo quando estes 
estão formalmente garantidos.

Entende-se que certas desigualdades estão enraizadas na estrutura social, 
alimentadas por dispositivos institucionais e culturais que mantêm a cisnorma-

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



64

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

tividade como parâmetro de cidadania (Fuchs et al., 2021). Enquanto mulheres 
cis possuem algum grau de institucionalização de seus direitos (ainda que de 
maneira desigual), mulheres trans seguem enfrentando obstáculos persistentes no 
acesso à saúde, à educação, ao trabalho e à segurança.

No campo da saúde, por exemplo, as barreiras de acesso de mulheres trans 
são agravadas pela dicotomia territorial do país, que resulta na falta de atendi-
mentos especializados em regiões interioranas. Os centros especializados para a 
saúde da mulher trans são, ainda, escassos no Brasil e concentrados nas regiões 
metropolitanas, o que exclui mulheres trans de regiões periféricas e do interior 
ao acesso de procedimentos básicos de saúde. Destarte, a Política Nacional de 
Saúde Integral de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e Transexuais (LGBT), 
instituída pela Portaria nº 2.836, de 1° de dezembro de 2011, enfrenta falhas na 
formação de profissionais, ausência de protocolos específicos e forte resistência 
institucional, como a falta de preparo das equipes para acolhimento desse público 
(Monteiro; Brigeiro; Barbosa, 2019).

Além disso, o subfinanciamento do Sistema Único de Saúde (SUS)

que impede a sua efetivação como política nacional de saúde, a resistência 
de setores sociais conservadores e suas cruzadas morais contra os direitos 
sexuais e reprodutivos representam hoje ameaças às aspirações de equidade e 
justiça social para todos e todas na sociedade brasileira (Monteiro; Brigeiro; 
Barbosa, 2019).

Isso também compromete a saúde física e mental das mulheres trans, 
sobretudo pela morosidade e escassez de serviços, o que tende a expô-las a 
tratamentos alternativos e práticas de risco à saúde, como a automedicação, 
frequentemente sem acompanhamento profissional. Ademais, para as mulheres 
trans, negras e pobres, essa realidade é ainda mais desumanizadora (Siqueira et 
al.,2025). Soma-se a estas vulnerabilidades, o fato do atendimento médico mui-
tas vezes reforçar uma lógica de controle e exclusão, centrada na normatividade 
cisheteronormativa, invalidando a existência trans como legítima e inteligível.

A socióloga brasileira Berenice Bento (2008) destaca este debate ao cri-
ticar a heterossexualidade enquanto um regime de poder que, sob o véu da 
ciência, impõe padrões cisgêneros como universais e naturais. A autora com-
plementa que, “[...] longe de surgir espontaneamente de cada corpo recém-nas-

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



65

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

cido, [a heterossexualidade] inscreve-se reiteradamente através de constantes 
operações de repetição e de recitação dos códigos socialmente investidos como 
naturais” (Bento, 2008, p. 30).

As exclusões, contudo, não se restringem às políticas de saúde. A educação 
formal, que deveria ser um dos principais vetores de emancipação, é também um 
dos primeiros espaços de negação da cidadania trans. Meninas trans vivenciam 
desde a infância episódios de bullying, violência verbal e física, exclusão social 
e institucional, o que leva a altos índices de abandono escolar. Em muitos casos, 
as mulheres/meninas trans são expulsas de casa ainda na adolescência, o que in-
terrompe sua trajetória educacional e as empurra para a informalidade ou para o 
trabalho sexual como alternativa de sobrevivência. A ausência de políticas educa-
cionais que garantam ambientes seguros, o não reconhecimento do nome social 
e a inexistência de protocolos inclusivos nas escolas acentuam esse processo de 
exclusão, gerando consequências diretas na empregabilidade e na autonomia des-
sas mulheres (Amorim et al., 2019; Salvador et al., 2021).

Em consequência, os reflexos da marginalização educacional se eviden-
ciam no mundo do trabalho, no qual as mulheres trans enfrentam obstáculos para 
acessar empregos formais e sofrem com o estigma e preconceito. A transfobia 
estrutural empurra as mulheres trans para a informalidade e para formas de ocu-
pação marcadas por instabilidade e violência, como a prostituição. Esse ciclo de 
exclusão econômico-social aprofunda desigualdades e compromete sua capaci-
dade de planejamento de vida, acesso à moradia e segurança alimentar, contri-
buindo para a perpetuação da precariedade (Marinho, 2016).

O desrespeito à identidade de gênero se estende também aos espaços públi-
cos e aos serviços estatais. O atendimento em órgãos públicos muitas vezes igno-
ra direitos básicos garantidos por lei, como o uso do nome social e o reconheci-
mento da identidade de gênero, gerando constrangimentos, recusas e violências 
institucionais. Tal cenário reforça a crítica trazida neste texto sobre o cistema, 
um sistema de regulação social e jurídica que opera em favor da cisgeneridade, 
enquanto exclui e violenta identidades que desafiam a norma binária de gênero. 
A ausência de políticas específicas, a inexistência de formação continuada para 
servidores públicos e a naturalização da exclusão trans nas instituições públicas 
demonstram o quanto o aparato estatal ainda é cúmplice da marginalização. So-

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



66

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mam-se a isso as desigualdades e vulnerabilidade sociais já sofridas por mulhe-
res, sobretudo mulheres negras, periféricas e pobres.

Neste sentido, entende-se que o conceito de interseccionalidade permite 
compreender que essas violências não são aditivas, mas interdependentes. Raça, 
gênero, classe e identidade de gênero operam simultaneamente na produção da 
desigualdade. Assim, mulheres trans negras e periféricas não apenas enfrentam 
maior dificuldade de acesso aos direitos sociais, como também são as mais ex-
postas à violência urbana, ao encarceramento seletivo e ao assassinato (Siqueira 
et al., 2021).

Deste modo, a violência contra mulheres trans, especialmente negras e po-
bres, reafirma o caráter sistêmico da exclusão social. O Brasil segue como o país 
que mais mata pessoas trans no mundo e que a maioria dos crimes ocorre fora dos 
grandes centros, em cidades do interior. A ausência de investigação, a negligência 
das autoridades e a deslegitimação das vítimas denunciam um Estado que falha 
em proteger vidas trans e contribui para a manutenção da violência como forma 
de controle social sobre esses corpos dissidentes (Siqueira et al., 2021).

Apesar de alguns avanços legais (como o reconhecimento da identidade 
de gênero pelo STF, o uso do nome social em serviços públicos e a aplicação 
da Lei Maria da Penha a mulheres trans em decisões recentes), o abismo entre 
o direito formal e a vivência cotidiana segue gritante. Os direitos fundamen-
tais, como saúde, trabalho, educação, moradia e segurança, permanecem con-
dicionados por um sistema cisnormativo. Políticas públicas isoladas, quando 
existem, carecem de transversalidade, monitoramento, financiamento e alcance 
territorial. As conquistas jurídicas, portanto, ainda não romperam com a lógica 
da exclusão estrutural e necessitam de ações reais, que garantam os direitos 
sociais das mulheres trans.

Sob a perspectiva transfeminista, a resistência das mulheres trans não se 
resume à luta por inclusão em estruturas preexistentes, mas propõe a reconfigura-
ção do próprio sujeito político do feminismo. Trata-se de questionar e desmontar 
as normatividades cis-heteropatriarcais que estruturam os direitos, os saberes e 
as formas de reconhecimento social (Nascimento, 2021). Compreende-se, neste 
sentido, a necessidade de fortalecer a formação de profissionais de saúde e educa-
ção com perspectiva trans, implementar políticas interseccionais, assegurar aces-

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



67

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema

so à justiça e promover a ocupação de espaços de poder por mulheres trans como 
exigência epistemológica e política para superação das desigualdades sociais.

Interseccionalidade, nesse contexto, torna-se um imperativo ético e políti-
co. É ela que permite enxergar como a exclusão de mulheres trans é mais do que 
uma consequência de preconceitos isolados: trata-se de uma engrenagem social 
complexa, que só poderá ser desativada por meio de transformações estruturais, 
coletivas e interdisciplinares. Reconhecer essa complexidade é o primeiro passo 
para a construção de uma sociedade verdadeiramente democrática, onde todas as 
existências possam florescer em dignidade.

CONCLUSÃO

Considera-se que discutir o transfeminismo é essencial não só para corrigir 
distorções históricas e reconhecer múltiplas formas de ser mulher e ser sujeito po-
lítico, mas também para fortalecer um feminismo verdadeiramente comprometi-
do com a transformação estrutural da sociedade. O transfeminismo apresenta um 
chamado à escuta, à transformação coletiva e à reconstrução de alianças que não 
excluam, mas que potencializem as lutas por dignidade, justiça e emancipação.

	No campo da saúde, isso denota acolher as especificidades das pessoas 
trans, não binárias e demais corpos, antes lidos como dissidentes, com respei-
to, acesso digno, facilitado e principalmente, com profissionais capacitados para 
acolher demandas não cisgêneras. Ao Estado cabe assegurar que as políticas pú-
blicas de cuidado não sirvam como mais um espaço de violação e constrangimen-
to, mas que sejam um instrumento ativo na promoção da dignidade de todas as 
pessoas, sobretudo das mais vulnerabilizadas pelas normas de gênero. 

Já no campo educacional, implicam-se revisões sistemáticas de currículos 
e formação de professores que garantam que múltiplas existências possam ser 
reconhecidas e respeitadas. Por fim, o transfeminismo, como mais uma alteridade 
do movimento feminista, não o enfraquece ou fragmenta, muito pelo contrário: 
o expande em potência politica, ética e conceitual. Ao incluir as vivências de 
pessoas trans e não binárias, o transfeminismo reafirma o compromisso do femi-
nismo com a justiça social, com a desconstrução de normatividades excludentes 
e com a invenção de mundos onde caibam mais vidas e experiências.  

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



68

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

À vista disso, romper com saberes cisnormativos como únicos possíveis 
possibilita alçar outras epistemologias, outros modos de incluir corpos que, por 
uma pretensa universalização de todas as subjetividades, cerceou vivências legí-
timas como não inteligíveis, como abjetas e fora do campo social e discursivo. 
Nesse sentido, adotar as interseccionalidades como valor político é fundamen-
tal, não para hierarquizar sofrimentos ou repressões, mas para dar luz a todas as 
formas de ser, experienciar e estar no mundo. Políticas públicas de inclusão de 
gênero são indispensáveis para que quaisquer viradas epistemológicas que se 
possa construir, se traduzam também em garantias concretas de direitos a todas 
as mulheres, independente de serem cis ou trans. 

REFERÊNCIAS 

AMORIM, A. C. P. S.; ROCHA, T., S.; DINIZ, D. M. F. A. Evasão escolar de 
mulheres trans e travestis: uma análise acerca da (in) existência de políticas públi-
cas educacionais. Anais VI CONEDU. Campina Grande: Realize Editora, 2019. 
Disponível em: https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/60450. Acesso em: 
18 jul. 2025 

BAGAGLI, Beatriz P. “Cisgênero” nos discursos feministas: uma palavra “tão 
defendida; tão atacada; tão pouco entendida”. Campinas: IEL - Unicamp, 2018.

BENTO, Berenice Alves de Melo. O que é transexualidade. São Paulo: Brasi-
liense, 2008.

BENTO, Berenice. A reinvenção do corpo: sexualidade e gênero na experiência 
transexual. 3 ed. São Paulo: Devires, 2021.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Tradução de Sérgio Milliet. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. v. 2.

BRASIL. Política Nacional de Saúde Integral de Lésbicas, Gays, Bissexuais, 
Travestis e Transexuais (LGBT), instituída pela Portaria nº 2.836, de 1° de de-
zembro de 2011. Brasília, 2011. Disponível em: https://bvsms.saude.gov.br/bvs/
saudelegis/gm/2011/prt2836_01_12_2011.html. Acesso em: 18 jul. 2025.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema



69

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema

COACCI, Thiago. Encontrando o transfeminismo brasileiro: um mapeamento 
preliminar de uma corrente em ascensão. História Agora, 2014. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/283498905_Encontrando_o_transfe-
minismo_brasileiro_um_mapeamento_preliminar_de_uma_corrente_em_ascen-
sao#fullTextFileContent. Acesso em: 17 jul. 2025.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciên-
cia e a política do empoderamento. Tradução de Jamile Pinheiro Dias. São Paulo: 
Boitempo, 2016.

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o Encontro de Especialistas em As-
pectos da Discriminação Racial Relativos ao Gênero. Revista Estudos Feminis-
tas, v. 10, n. 1, p. 171–188, jan. 2002. Disponível em: https://doi.org/10.1590/
S0104-026X2002000100011 Acesso em: 18 jul. 2025.

FUCHS, J. J. B.; HINING, A. P. S.; TONELI, M. J. F. Psicologia e Cisnormati-
vidade. Psicologia & Sociedade, v. 33, p. e220944, 2021. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/psoc/a/y44hgjVX9sLYBcxhjdwRP5g/abstract/?lang=pt Acesso 
em: 18 jul. 2025.

HINING, A. P. S.; TONELI, M. J. F. Cisgeneridade: um operador analítico no 
transfeminismo brasileiro. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 31, n. 
1, p. e83266, jul. 2023. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ref/a/BtLpSzc-
vY7BJx7t4nz6vSvC/ Acesso em: 18 jul. 2025.

KLEIN, L.; D’IGNAZIO, C. Data feminism for AI. FAccT’24, Rio de Janeiro, 
Brazil, 2024. Disponível em: https://arxiv.org/pdf/2405.01286. Acesso em: 17 
jul. 2025.

MARINHO, Neumalyna Lacerda Alves Dantas. A exclusão das pessoas trans 
do mercado de trabalho e a não efetividade do direito fundamental ao trabalho. 
Revista do Direito do Trabalho e Meio Ambiente do Trabalho, [S. l.], v. 2, n. 1, 
p. 01–18, 2016. Disponível em: https://indexlaw.org/index.php/revistadtmat/arti-
cle/view/520. Acesso em: 18 jul. 2025. 

MONTEIRO, S.; BRIGEIRO, M.; BARBOSA, R. M. Saúde e direitos da popula-
ção trans. Cadernos de Saúde Pública, v. 35, n. 4, p. e00047119, 2019. Disponí-
vel em: https://www.scielo.br/j/csp/a/4zwYRtVyMvVkhTKBhWbnTKz/ Acesso 
em: 17 jul. 2025.

NASCIMENTO, Letícia Carolina. Transfeminismo. São Paulo: Jandaíra, 2021.

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema

https://seer.ufu.br/index.php/neguem/article/view/23407


70

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

PFEIL, Caio Leonardo, et al. Pela nomeação da transmasculinofobia: uma análise 
transfeminista. Revista Eletrônica Interações Sociais, v. 8, n. 1, 2025. Disponível 
em: https://periodicos.furg.br/reis/article/view/16926 Acesso em: 17 jul. 2025.

PRECIADO, Paul B. Manifesto contrassexual. Tradução de Maria Paula Gurgel 
Rodrigues. São Paulo: Zahar, 2022.

SALVADOR, N. C.; OLIVEIRA, A. J. de; FRANCO, N. Fracasso, evasão e aban-
dono escolar de pessoas trans: algumas reflexões necessárias. Revista de Educa-
ção Pública, v. 30, 2021. Disponível em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/
ojs/index.php/educacaopublica/article/view/11840 Acesso em: 18 jul. 2025.

SIQUEIRA, G. C.; MARCOLINO, A. M.; SANTOS, A. de O. Mulheres transe-
xuais e travestis negras: vulnerabilidade, preconceito e discriminação. Debates 
em Sociologia, v. 16, n. 52, p. 43-57, 2021. Doi: 10.18800/debatesensociolo-
gia.202101.003

SILVA, Gabrielle. A ciscolonialidade e o transfeminismo. Primeiros Estudos, 
USP, v. 11, 2024. Doi: https://doi.org/10.11606/issn.2237-2423.v11i1pe00113002

SILVA, J. P. A.; CARMO, V. M.; RAMOS, G. B. J. R. As quatro ondas do femi-
nismo: lutas e conquistas. Revista de Direitos Humanos em Perspectiva, Florianó-
polis, Brasil, v. 7, n. 1, p. 101–122, 2021. Disponível em: https://www.indexlaw.
org/index.php/direitoshumanos/article/view/7948. Acesso em: 18 jul. 2025.

VALENCIA, Sayak. Capitalismo gore. Tradução de Helena Lorenzon. São Pau-
lo: Hucitec, 2019.

VERGUEIRO, Viviane. Por inflexões decoloniais de corpos e identidades de gê-
nero inconformes: uma análise autoetnográfica da cisgeneridade como norma-
tividade. Dissertação (mestrado) - Universidade Federal da Bahia, Instituto de 
Humanidades, Artes e Ciências Professor Milton Santos, Salvador, 2016. Dis-
ponível em: https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/19685/1/VERGUEIRO%20
Viviane%20-%20Por%20inflexoes%20decoloniais%20de%20corpos%20e%20
identidades%20de%20genero%20inconformes.pdf Acesso em: 17 jul. 2025.

Transfeminismo, Interseccionalidades e a Resistência ao Cistema Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

https://doi.org/10.11606/issn.2237-2423.v11i1pe00113002
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/27065


71

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 6CAPÍTULO 6
IMAGINÁRIOS SOCIAIS DAS TEORIAS

FEMINISTAS: DISCUSSÕES E REFLEXÕES
Bibiana Massem Homercher1

Esther Lopes Klein2

Stephanie da Motta Virginio3

Yuri Oliveira do Amaral4

Resumo: Este ensaio propõe uma análise das principais teorias feministas contem-
porâneas a partir da teoria do imaginário social formulada por Cornelius Castoria-
dis. Com abordagem teórico-interpretativa, busca-se compreender como as vertentes 
liberal, socialista, radical e interseccional instituem novos significados simbólicos, 
tensionam normatividades e propõem arranjos alternativos de organização social. 
O feminismo é aqui concebido como campo de disputas simbólicas em constante 
transformação, marcado pela autocrítica e pela capacidade criativa de reconfiguração 
das instituições sociais. Ao articular teorias feministas e imaginário social, o tex-
to evidencia o potencial dessas correntes na produção de subjetividades, sentidos e 
práticas que desafiam o patriarcado e o liberalismo hegemônico, convocando novos 
mundos possíveis.

Palavras-chaves: Teorias Feministas; Imaginário Social; Representações de Gênero.

INTRODUÇÃO 

A imagem pode ser abordada a partir de diferentes perspectivas teóricas. 
Na semiótica, por exemplo, a imagem é compreendida como um objeto dotado de 
sentido (Floch, 2025). Em um contexto de superexposição visual, sob o qual so-
1 Psicóloga/UFN, Doutoranda e Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Psicanálise: Clínica e 
Cultura/UFRGS, Especialista em Saúde Mental pela Residência/UFN e, atualmente, cursando Espe-
cialização em Estudos de Gênero/UFSM. Contato: psicologabibianamh@gmail.com
2 Bacharel em Comunicação Social - hab. Jornalismo/UFSM. Atualmente cursando Especialização 
em Estudos de Gênero/UFSM. Contato: esther.klein@hotmail.com
3 Mestre em Ciências Sociais no PPGCS/ UFSM. Bacharel em Ciências Sociais/ UFSM. Atualmente 
cursando Especialização em Estudos de Gênero/UFSM. Contato: smvcsg@gmail.com
4 Graduado em Educação Especial. Atualmente cursando Especialização em Estudos de Gênero/
UFSM. Contato: yuri.oliveira@acad.ufsm.br

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



72

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mos cotidianamente atravessados por uma multiplicidade de significados, Alloa 
(2015, p. 7) afirma que “perguntar o que é uma imagem retorna, inevitavelmente, 
a uma ontologia, a uma interrogação sobre seu ser. Ora, nada parece menos segu-
ro do que o ser da imagem”. 

Nesse sentido, Tavares (2006, p. 144) pontua que: “a imagem está sempre 
representando algo e, por este motivo, está sempre dando sentido à nossa existên-
cia”. Isso nos leva a pensar na imagem não apenas como uma representação - mas 
como um dispositivo de produção de sentido. No entanto, Floch (2025) salienta 
que a imagem não se restringe a um signo, rompendo com uma leitura puramente 
instrumental. Assim, ao situar a imagem no campo da linguagem, compreende-
mos que as imagens visuais são consideradas, em geral, simbólicas e podem in-
dicar uma mediação entre o telespectador e a realidade (Tavares, 2006).  

A partir da representação imagética, ingressamos no tema dos imaginá-
rios sociais. O imaginário social pode ser compreendido como a capacidade das 
sociedades em produzir sentidos, valores, normas, instituições e representações 
que organizam e dão forma à vida coletiva. Nessa perspectiva, Castoriadis (1982) 
propõe a noção de imaginário radical, que se refere à potência criadora do ser 
humano, isto é, à capacidade de inventar novas formas de vida, instituições, pa-
péis sociais e crenças, sem que estas decorram de uma lógica natural ou racional 
pré-estabelecida. Com base nessa discussão, o autor distingue dois modelos de 
sociedade: autônomas e heterônomas. As sociedades autônomas são aquelas que 
reconhecem a si mesmas como criadoras de suas instituições, sendo capazes de 
questioná-las e transformá-las. Já as sociedades heterônomas atribuem a origem 
de suas instituições a instâncias externas, como a natureza, a religião ou a tradi-
ção, sem reconhecer o papel criador de seus próprios membros.

A partir desse marco conceitual, pretendemos analisar as diferentes cor-
rentes feministas, considerando os imaginários que informam sobre as teorias 
feministas com maior visibilidade no espaço público contemporâneo. Para tanto, 
propomos uma análise que direcione o olhar para as significações imaginárias 
fundantes, as instituições tensionadas por cada corrente, bem como para os traje-
tos criativos que delineiam seus projetos de transformação social.

Ao abordar essas vertentes, torna-se essencial reconhecer que os feminis-
mos não constituem um campo teórico homogêneo, estando em constante recons-

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



73

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

trução. Esse processo é sustentado por uma marcante capacidade de autocrítica, 
que promove de forma permanente a revisão e o tensionamento de seus próprios 
limites. Tal característica é o que permite sua atualização, de forma a incorporar 
questionamentos como sobre o próprio sujeito do feminismo. 

Metodologicamente, este ensaio adota uma abordagem teórico-interpretati-
va com base na análise conceitual das principais correntes feministas contempo-
râneas à luz da teoria do imaginário social formulada por Cornelius Castoriadis. 
Trata-se de um exercício de articulação entre categorias filosóficas e políticas, que 
busca compreender como as diferentes vertentes feministas constroem e operam 
significações imaginárias sociais em disputa no campo público. A investigação 
se apoia em revisão bibliográfica crítica e leitura cruzada de textos fundamentais 
das correntes feministas selecionadas, como o feminismo liberal, radical, socia-
lista e interseccional; e de obras-chave de Castoriadis, particularmente no que se 
refere à noção de imaginário radical, instituição e autonomia.

O foco recai menos sobre uma sistematização doutrinária dessas corren-
tes e mais sobre os modos como elas instituem sentidos, reconfiguram símbo-
los, tensionam normatividades e propõem novos arranjos de mundo, consti-
tuindo assim trajetos criativos no seio do imaginário social. O método adotado 
privilegia, portanto, a análise do pensamento político enquanto produção de 
mundo e campo de invenção simbólica - sendo as teorias e correntes feministas 
compreendidas como campos de disputas simbólicas de potências criativas na 
transformação social. 

REFERENCIAL TEÓRICO 

Delineando as teorias feministas: do feminismo liberal ao                                      
feminismo interseccional 

Iniciamos com o feminismo liberal, cujas raízes remontam ao século XVII, 
articulando-se a partir da reivindicação pela igualdade de direitos civis, políticos 
e jurídicos entre homens e mulheres. Essa corrente se constitui como uma das 
primeiras a confrontar o imaginário dominante que naturalizava a exclusão fe-
minina da esfera pública, sustentado por uma ordem simbólica que vinculava a 
mulher ao espaço doméstico, à emotividade e à dependência. 

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



74

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ao propor a ideia de que as mulheres fossem reconhecidas como sujeitos 
racionais e autônomos, o feminismo liberal instituiu uma nova significação ima-
ginária: a da igualdade formal de direitos entre os sexos. Tal ruptura com os va-
lores hegemônicos da época possibilitou transformações institucionais decisivas, 
como o direito ao voto, o acesso à educação e a inserção no mercado de trabalho. 
No entanto, essa perspectiva feminista fundamenta-se em premissas que vincu-
lam emancipação feminina a valores como liberdade individual e mérito. 

Esta corrente dos feminismos baseia-se nos seguintes pressupostos: a igual-
dade formal atribui as condições para as mulheres alcançarem os seus direi-
tos; a materialização dos direitos tem a ver com a evolução das mentalidades 
e muito pouco com a intervenção do Estado; cada mulher, por si só, pode 
alcançar ascendência econômica, social e política, desde que seja assertiva, 
empreendedora e competente; o acesso das mulheres ao poder político consti-
tui um fator transformador da sociedade; a institucionalização é uma via para 
a afirmação dos feminismos.” (Tavares; Magalhães, 2014, p. 100)

Como observa Castoriadis (1982, p. 154): “a sociedade é criação histórica 
e, portanto, criação de formas e de significações que não se deduzem de uma ló-
gica, de uma funcionalidade ou de uma racionalidade dadas”. Ou seja, toda signi-
ficação social, mesmo aquela que pretende inaugurar uma nova ordem simbólica, 
está situada historicamente e é passível de contestação. 

Nesse sentido, os limites do feminismo liberal tornaram-se alvo de críticas 
por correntes feministas subsequentes. Sua ênfase nas liberdades formais, sem 
considerar as condições materiais e estruturais que atravessam as desigualdades 
de gênero, foi apontada como insuficiente por feminismos que buscaram ampliar 
o campo de análise, como o feminismo socialista e o feminismo interseccional, 
que propuseram novas significações sociais para compreender a opressão de gê-
nero. 

Em síntese, o feminismo liberal representa um momento fundamental na 
instituição imaginária da sociedade moderna, ao forjar uma nova forma de signi-
ficar o sujeito feminino e seu lugar no espaço público. Sua força transformadora 
reside na capacidade de romper com significações heterônomas e inaugurar um 
novo campo de possibilidades sociais para as mulheres. No entanto, seus limites 
se tornam evidentes mediante o processo de manutenção da lógica liberal que 
sustenta suas estratégias. Ao privilegiar o indivíduo abstrato e a igualdade for-

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



75

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

mal, essa perspectiva tende a invisibilizar os efeitos históricos e estruturais das 
desigualdades múltiplas que configuram a experiência social das mulheres.

O feminismo socialista ou marxista surgiu entre as décadas de 1960 e 
1970, durante a segunda onda do feminismo, e articula-se em torno da crítica à 
exploração de gênero como uma dimensão inseparável da exploração de classe. 
A partir da teoria do imaginário social de Cornelius Castoriadis, essa corrente 
pode ser compreendida como uma prática transformadora que institui novas sig-
nificações sociais ao questionar os fundamentos econômicos, políticos e culturais 
da dominação masculina Tavares e Magalhães (2014, p. 99) nos apresentam que 
“Deste modo, a explicação das origens e das formas de opressão das mulheres 
não podem ser encaradas fora das leis de desenvolvimento social.”

O feminismo socialista denuncia a naturalização da divisão entre trabalho 
produtivo (remunerado) e reprodutivo (não remunerado), revelando que essa 
separação serve para manter a exploração das mulheres no âmbito doméstico 
e garantir a reprodução da força de trabalho necessária ao capitalismo. Nesse 
sentido, o feminismo marxista institui uma nova significação imaginária: a de 
que o trabalho doméstico é trabalho social essencial, embora invisibilizado e 
desvalorizado.

Essa ressignificação rompe com o imaginário dominante que associa a mu-
lher ao espaço privado, ao cuidado e à maternidade como “funções naturais”, ao 
demonstrar que tais funções são, na verdade, construções sociais historicamente 
determinadas. Com base na formulação de Castoriadis (1982, p. 186) ao dizer que 
“a instituição da sociedade é sempre a instituição de um mundo de significações”; 
o feminismo socialista, portanto, atua justamente ao revelar e contestar as signi-
ficações que legitimam a desigualdade de gênero dentro do sistema capitalista.

Além disso, ao propor a articulação entre luta de classes e desigualdade de 
gênero, o feminismo socialista amplia o campo de crítica social e desafia tanto o 
imaginário liberal quanto o patriarcal - propondo a construção de uma sociedade 
baseada na justiça social e na igualdade substantiva. Esse movimento pode ser 
compreendido como uma expressão de autonomia coletiva, nos termos de Cas-
toriadis, pois busca instituir novas formas de convivência baseadas na crítica à 
exploração e na criação de novas possibilidades de organização da vida social.

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



76

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Em suma, o feminismo socialista, ao evidenciar as relações entre patriar-
cado e capitalismo, atua no plano do imaginário social ao desestabilizar signifi-
cações hegemônicas e ao propor outras formas de significar o trabalho, o corpo 
feminino e as relações sociais. Trata-se de uma prática política que mobiliza a 
imaginação radical como potência de transformação histórica.

O feminismo radical, ganha força a partir da segunda onda feminista nas 
décadas de 1960 e 1970, e propõe uma crítica profunda às estruturas sociais que 
sustentam o patriarcado como sistema autônomo de opressão. Sob a perspectiva 
da teoria do imaginário social de Cornelius Castoriadis, essa vertente feminista 
pode ser compreendida como uma tentativa de reinvenção das significações so-
ciais mais arraigadas relacionadas ao gênero, ao corpo e ao poder. Mais do que 
uma crítica a desigualdades específicas, o feminismo radical realiza uma con-
frontação ontológica com os fundamentos simbólicos da dominação masculina.

Autoras como Kate Millett e Shulamith Firestone, por exemplo, expõem 
como a dominação masculina está enraizada em relações simbólicas e culturais, 
não apenas econômicas. A crítica central é à ideia de que a opressão das mulheres 
não é um subproduto de outros sistemas, mas um sistema em si – o patriarcado –, 
sustentado por imaginários que associam a mulher à passividade, à maternidade 
compulsória, e ao seu corpo como objeto, em um contexto de submissão sexual.

“O feminismo radical tem como principal base teórica a ideia do patriarcado 
como um sistema de opressão das mulheres pela dominação masculina, que 
não está confinada à esfera pública, mas estende-se à esfera privada e, ainda, 
o conceito de que o poder se alarga às áreas “pessoais” da família e das sexua-
lidades” (Tavares; Magalhães, 2014, p. 96)

Essa perspectiva representa uma ruptura radical com as significações 
imaginárias sociais patriarcais O feminismo radical busca, portanto, instituir 
novas significações, como a mulher como sujeito autônomo, o corpo feminino 
como território de liberdade, e as relações afetivas e sexuais como espaços de 
igualdade – e não de dominação.

Além disso, o feminismo radical problematiza a própria estrutura das ins-
tituições - como da família, da escola, da linguagem e da ciência –, destacando 
seu papel na produção e reprodução da lógica patriarcal. Ao fazê-lo, exerce o que 
Castoriadis considera um gesto de autonomia social, ou seja, o reconhecimento 

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



77

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

de que “as leis e normas que nos governam foram criadas por nós, e portanto, 
podem ser transformadas” (Castoriadis, 1982, p. 110).

Com isso, o feminismo radical não apenas denuncia a desigualdade de gê-
nero e o sistema patriarcal, mas propõe uma nova forma de imaginar a sociedade, 
baseada na recusa da dominação masculina em todas as suas faces, ao se ancorar 
em uma reorganização simbólica e institucional mais justa. Assim, mobilizando 
a imaginação radical como potência transformadora, bem como questionando os 
fundamentos da ordem vigente ao propor a criação de novos mundos possíveis.

O feminismo interseccional emerge no final da década de 1980 como uma 
resposta crítica às limitações universalizantes presentes em diferentes vertentes 
feministas da época, principalmente no que diz respeito à invisibilização da expe-
riência de mulheres negras. Marcada pela reflexão de intelectuais como Kimberlé 
Crenshaw, Patricia Hill Collins, Angela Davis e Bell Hooks, a interseccionalida-
de propõe uma análise que considera a inter-relação entre formas de opressão, de 
forma a evidenciar como se articulam e estruturam na constituição das vivências 
dos sujeitos.

A partir de uma leitura simultânea e não hierarquizada, a sua proposta de 
análise busca considerar a interação entre aspectos como raça, classe, gênero, 
sexualidade, deficiência, nacionalidade, entre outros, de maneira a compreender 
como produzem experiências diferenciadas de opressão e privilégio. Do ponto de 
vista do imaginário social, o feminismo interseccional pode ser lido como uma 
forma de criação social autônoma (Castoriadis, 1982), pois explicita e reconfi-
gura as significações hegemônicas sobre gênero, raça e poder, produzindo novos 
sentidos coletivos e tensionando instituições herdadas. Essa perspectiva deslo-
ca o olhar do indivíduo abstrato para as instituições concretas da desigualdade, 
como o sistema penal, as políticas públicas de saúde, a divisão sexual do trabalho 
e os mecanismos de exclusão racial. Trata-se, assim, de um feminismo que opera 
criticamente sobre a forma como o social se institui, denunciando sua pretensa 
neutralidade e convocando novas formas de imaginar a justiça, o cuidado e a re-
paração histórica.

Nesse sentido, a crítica à noção universalizante do sujeito do feminismo 
é aspecto central, de maneira a evidenciar a perspectiva de mulheres negras, in-
dígenas, periféricas, trans e com deficiência, que há muito denunciam que suas 
experiências foram historicamente apagadas pelo imaginário feminista dominan-

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



78

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

te. Como destaca Crenshaw (1989), que cunhou o termo “interseccionalidade”, é 
preciso reconhecer como múltiplos sistemas de poder interagem para estruturar 
a desigualdade.

Assim, o feminismo interseccional atua no nível do imaginário social ao 
propor novas significações para os sujeitos políticos - desafiando a representação 
universalista da mulher e propondo uma nova visão baseada na pluralidade de 
existências e vivências. Ao instituir a mulher negra, a mulher trans, a mulher pe-
riférica como sujeitos centrais de reflexão e transformação, cria um novo mundo 
simbólico e político.

Ainda, convoca a sociedade à autonomia, nos termos castoriadianos, ao 
destacar os aspectos históricos e sociais que permeiam marcadores de identidade 
e regimes de opressão – os quais, consequentemente, podem ser desconstruídos 
e reinventados. Ao propor a concepção de uma sociedade que considere as dife-
renças sem hierarquizá-las, o feminismo interseccional mobiliza a imaginação 
radical coletiva para ampliar os horizontes da justiça social.

Em síntese, o feminismo interseccional desestabiliza significações sociais 
cristalizadas e propõe uma reinstituição simbólica que reconhece a multiplicida-
de das experiências femininas. Trata-se de um gesto político de criação de novos 
sentidos, de visibilização dos sujeitos subalternizados e de enfrentamento das 
opressões articuladas.

DISCUSSÕES 

Quando à margem rompe as hegemonias do centro: 
interseccionalidade, sistema sexo/gênero e a discussão de 
novos  mundos

Partindo do delineamento de teorias feministas ao longo dos anos e entre 
diferentes vertentes, compreende-se que a autocrítica é elemento constituinte do 
movimento (Pinto, 2010; Tavarez, Magalhães, 2014). Essa trajetória, atravessada 
por tensões internas e revisões constantes, também se insere em um campo mais 
amplo de disputas pelo imaginário social (Castoriadis, 1982), no qual os feminis-
mos se redefinem e intervêm ativamente na criação de significados sobre corpo, 
sexualidade e papéis sociais. Tal capacidade de (auto) questionamento foi o que 
permitiu a incorporação de noções fundamentais para o feminismo – como pró-
prio conceito de “gênero”, o qual também viria a ser revisado, posteriormente.

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



79

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

Segundo Piscitelli (2009), o conceito de gênero foi elaborado e formulado 
em um período específico da história no que se refere a teorias sociais sobre a 
“diferença sexual”. Gênero surge em um contexto de busca por novas formas de 
nomear e compreender categorias, destacando o aspecto relacional e social da 
desigualdade entre homens e mulheres.

Como mencionado previamente, a partir da década de 1980 a própria noção 
da categoria “mulher” como sujeito do feminismo foi posta ao questionamento: 
as mudanças históricas no feminismo contaram com a cobrança de uma perspec-
tiva não centralizada na mulher burguesa, elitizada e branca. Houve um rompante 
significativo: a influência de uma perspectiva de classe social e raça, para além 
da dicotomia da diferença sexual. Os movimentos sociais das feministas negras 
e de terceiro mundo reivindicaram um espaço dentro do feminismo que abrangia 
outras discussões que não eram favorecidas dentro do recorte branco e de classe 
média e alta (Piscitelli, 2009). Para bell hooks (2019, p. 17) “atentar para a inter-
-relação entre gênero, raça e classe social foi a perspectiva que mudou a orienta-
ção do pensamento feminista”.

Assim, houve o entendimento de que a opressão contra as mulheres estaria 
para além do sistema capitalista e patriarcal, também dialogando com outras es-
truturas de poder. Ainda que na sociedade ocidental contemporânea, seja difícil 
dissociar tais aspectos, Rubin (2017, p. 9) destaca que “as mulheres são oprimi-
das em sociedades que, nem pelo maior esforço de imaginação, podem ser cha-
madas de capitalistas”, argumento em consonância com Hoore (1997, p. 822), 
que salienta que “as relações de gênero não podem ser entendidas como simples 
reflexo da divisão sexual do trabalho”.

Concomitante a isso, o entendimento de unidade de opressão feminina den-
tro do sistema patriarcal também cai por terra, como afirma hooks (2015):

Embora seja evidente que muitas delas sofrem com a tirania sexista, há pouca 
indicação de que isso forje ‘um vínculo comum entre todas as mulheres’. Há 
muitas evidências que justificam o fato de que a identidade de raça e classe 
gera diferenças no status social, no estilo e qualidade de vida, que prevalecem 
sobre a experiência que as mulheres compartilham – diferenças essas rara-
mente transcendidas. (hooks, 2015, p. 196-197)

Sob esse viés, as feministas negras e de Terceiro Mundo denunciaram como 
o foco singular no gênero obscurecia e subordinava outras categorias. Destacan-

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



80

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

do as diferenças entre as mulheres, exigiram que o “gênero fosse pensado como 
parte de sistemas de diferenças, de acordo com os quais as distinções entre femi-
nilidade e masculinidade se entrelaçam com distinções raciais, de nacionalidade, 
sexualidade, classe social, idade” (Piscitelli, 2009, p. 141).

Nesse sentido, a própria noção dicotômica entre sexo e gênero é questiona-
da: sexo e gênero tornaram-se um duplo termo, e, um tanto problemático (Hoore, 
1997). Para a autora, a biologia não é um determinante, imutável e inato, mas um 
componente dinâmico – e as análises antropológicas são importantes dispositivos 
críticos sociais para repensar o discurso ocidental a respeito do sexo. O mesmo 
discurso que apresenta uma caracterização binária, afinal, o que faria da “fêmea” 
uma mulher? E do “macho” um homem? A própria composição da ideia de fêmea 
e macho também podem entrar em categorias de análise social.

Butler (2021) também questiona a lógica binária entre homem/mulher, 
sexo/gênero, ao considerar esta como um produto discursivo que remete à cria-
ção de corpos normatizados, produzindo, consequentemente, corpos dissidentes. 
Para a autora, a compreensão de “sexo” como anterior a gênero e como um ele-
mento pré-discursivo já está inserida em um contexto cultural – sendo a distinção 
entre sexo e gênero absolutamente nenhuma.

Na conjuntura atual, já está claro que colocar a dualidade do sexo num do-
mínio pré-discursivo é uma das maneiras pelas quais a estabilidade interna e 
a estrutura binária do sexo são eficazmente asseguradas. Essa produção do 
sexo como pré discursivo deve ser compreendida como efeito do aparato de 
construção cultural que designamos por gênero. (Butler, 2021, p. 27-28)

O feminismo trans é referência em apontar a dissonância nessa visão dual: 
“nas novas leituras sobre gênero considera-se que a distinção entre masculino 
e feminino não esgota os sentidos do gênero” (Piscitelli, 2009, p. 143). Dan-
do ênfase ao cenário capitalista neoliberal contemporâneo, Moreira et al. (2024) 
ressaltam a marginalização e o descarte de corpos dissidentes por esse sistema. 
Em vez de utilizarem o termo “dissidentes”, as autoras os nomeiam como corpos 
diz-sonantes:

O conceito de corpos diz-sonantes, ao invés de dissidentes, traz outros acor-
des de novos arranjos que nos acordem, socialmente, que façam despertar em 
nós outras visões e possibilidades de mundos, em composições musicais em 

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



81

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

que acordes “perfeitos”, aqueles que se restringem aos intervalos clássicos 
entre as notas (terças maiores e menores, quintas e sétimas justas), necessitam 
dos dissonantes, os que experimentam todos os demais intervalos, já que a be-
leza da composição se faz também com eles, em um convívio harmônico com 
as diferenças numa outra estética musical das existências. No som produzido 
pelas cordas-corpo quando são esticadas e vibram, sem arrebentar, é que se 
faz possível extrair os acordes (Moreira, et al, 2024, p. 3). 

A constante reconfiguração e questionamendo do sujeito do feminismo 
desestabiliza a proposição naturalista (pensando o natural como algo imutável) 
a respeito de sexo e gênero, e distancia o feminismo do essencialismo/univer-
salismo. Isso não significa descredibilizar experiências corpóreas - como, por 
exemplo, a menstruação, a gravidez, entre outras - mas sim pensá-las em seus 
múltiplos contextos, considerando suas possíveis contradições, dialéticas e an-
típodas. Nesse sentido, Cardoso (2019, p. 11) salienta o compromisso político, 
prático e ético do feminismo com o campo social sublinhando uma “perspectiva 
antiracista, antissexista, antilsbofóbica, anti-homofóbica, antitransfóbica e anti-
capitalista”. 

A seguir, apresentamos um quadro comparativo com as principais caracte-
rísticas das correntes feministas discutidas:

Quadro 1 – Comparativo entre as principais correntes feministas contemporâneas

Teoria 
Feminista

Marco 
Histórico

Imaginário 
Social 

Produzido

Instituições 
Tensionadas

Sujeito 
Político

Críticas/ Limites

Liberal
Séc. XVII–

XIX / 1ª 
onda

Igualdade formal 
entre os sexos; 
mulher como 

sujeito racional e 
autônomo

Família 
patriarcal, 

sistema jurí-
dico-político 
masculino

Mulher 
como indi-
víduo autô-
nomo e me-
ritocrático

Não problemati-
za estruturas de 

classe, raça, nem 
desigualdades ma-
teriais; mantém o 
imaginário liberal 

individualista

Socialista 1960–1970 / 
2ª onda

Trabalho domés-
tico como traba-
lho social; crítica 
à divisão produti-

vo/reprodutivo

Capitalismo, 
divisão sexual 

do trabalho

Mulher tra-
balhadora; 
articulação 
entre classe 

e gênero

Possível tendência 
à centralidade da 

classe, com menos 
atenção às ques-
tões raciais e de 

sexualidade

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



82

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Radical 1960–1970 / 
2ª onda

O patriarcado 
como sistema es-
trutural; o corpo 
como campo de 

disputa simbólica

Família, se-
xualidade, 

ciência, lin-
guagem

Mulher 
como sujei-
to autônomo 
que rompe 

com a domi-
nação mas-

culina

Críticas à univer-
salização da cate-
goria “mulher” e à 
visão essencialista 

de gênero

Intersec-
cional

Fim dos 
anos 1980 / 

3ª onda

Pluralidade de 
experiências e 

opressões; crítica 
à neutralidade 
institucional

Estado, siste-
ma penal, po-
líticas públi-
cas, mercado

Mulheres 
negras, pe-
riféricas, 

trans, indí-
genas, com 
deficiência 

etc.

Complexidade 
analítica que pode 

dificultar con-
sensos políticos; 

invisibilização em 
espaços hegemôni-

cos

Fonte: Elaboração das autoras.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao longo deste ensaio, buscamos compreender como diferentes teorias fe-
ministas liberal, socialista, radical e interseccional - operam como forças criado-
ras no campo do imaginário social, instituindo novos sentidos para os sujeitos, 
instituições e formas de organização da vida coletiva. A partir da teoria do imagi-
nário social de Castoriadis, foi possível evidenciar que o feminismo, mais do que 
um conjunto de reivindicações políticas, configura-se como uma prática simbó-
lica e criativa que tensiona as significações hegemônicas e propõe novas formas 
de ser, estar e existir no mundo.

Observamos que cada vertente feminista atua sobre diferentes dimensões 
da dominação, seja jurídica, econômica, sexual ou epistêmica e, ao fazê-lo, mo-
biliza a imaginação radical para instaurar sentidos outros, que rompem com a ló-
gica patriarcal, heteronormativa e capitalista. No entanto, também identificamos 
limites e contradições, especialmente naqueles feminismos que não colocam em 
xeque os fundamentos estruturais das desigualdades.

A centralidade do movimento na autocrítica, na escuta às pluralidades e a 
reinvenção constante permite compreender os feminismos como campos abertos, 
em disputa, e profundamente implicados na transformação do imaginário social. 
Longe de serem homogêneas, as teorias feministas apresentam uma força cole-
tiva de ruptura e reconstrução, criando novos mundos possíveis - mais justos, 
plurais e equitativos.

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões



83

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

REFERÊNCIAS 

ALLOA, E. Introdução: entre a aparência e a opacidade – o que a imagem dá 
a pensar. IN: ALLOA, E. (org.). Pensar a imagem. Autêntica: Belo Horizonte, 
2025, p. 9-19.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. 21. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2021.

CARDOSO, C. P. Apresentação. In HOOKS, B. Teoria feminista: da margem ao 
centro. Perspectiva, 2019, p. 9-11.

CASTORIADIS, Cornelius. A instituição imaginária da sociedade. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1982.

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspec-
tos da discriminação racial relativos ao gênero. Genebra: ONU, 1991.

FLOCH, J-M. Imagens, signos, figuras - A abordagem semiótica da imagem. 
Cruzeiro Semiótico, São Paulo, v. 2, n. 1, p. 1-9, jan.-jun., 2025. Disponível em: 
https://cruzeirosemiotico.com.br/index.php/revista/article/view/26 Acesso em 
08 de julho de 2025.

HOOKS, B.. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de 
Ciência Política, n. 16, p. 193–210, jan. 2015.

HOOKS, B. Teoria feminista: da margem ao centro. Perspectiva, 2019.

HOORE, H. Understanding sex and gender. IN INGOLD, T. Companion Ency-
clopedia of Anthropology. Londres, Routledge, 1997, p. 813-830

MOREIRA, R. et al. Quando corpos dissidentes proclamam seus lugares como 
corpos diz-sonantes. Ciência & Saúde Coletiva, v. 29, n. 7, 2024. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/1413-81232024297.05962023 Acesso em 01 de maio de 
2025.

PINTO, Céli Regina Jardim. Feminismo, história e poder. Revista de Sociologia 
e Política, Curitiba, v. 18, n. 36, jun. 2010.

PISCITELLI, A. Gênero: a história de um conceito.  In: PISCITELLI, A; CO-
DATO, A.; CASTRO, E. G. de; LEITE, F.; SIMÕES, J. A.; SCHWARCZ, L. M. 
Diferenças e igualdades. São Paulo: Berlendis & Vertecchia, 2009, pp. 116-148.

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões

https://doi.org/10.1590/1413-81232024297.05962023
https://doi.org/10.1590/1413-81232024297.05962023


84

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

RUBIN, G. Políticas do Sexo. Ubu Editora: 2017.

TAVARES, F. de. M. B. Fotografia e linguagem: para pensar a comunicação. Me-
diação, Belo Horioznte, n. 5, nov. 2006. Disponível em: https://revista.fumec.br/
index.php/mediacao/article/view/255 Acesso em 08 de julho de 2025.

TAVARES, Manuela; MAGALHÃES, Maria José. Correntes do feminismo e suas 
reconfigurações nos tempos atuais. In: MAGALHÃES, Maria José; AMÂNCIO, 
Lígia (Org.). Percursos feministas: desafiar os tempos. Porto: Universidade do 
Porto. Faculdade de Psicologia e de Ciências da Educação, 2014.

Imaginários Sociais das Teorias Feministas: Discussões e Reflexões Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



85

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 7CAPÍTULO 7
ALGORITMOS DO ÓDIO: COMO AS 

PLATAFORMAS DIGITAIS AMPLIFICAM A 
MISOGINIA E A VIOLÊNCIA DE GÊNERO 

Joice Rafaele da Silva Ferreira1

Resumo: Este artigo investiga como as plataformas digitais operam como ecossiste-
mas de amplificação da misoginia e da violência de gênero, em especial contra meninas 
e mulheres jovens. A partir de casos como o Nth Room (Coreia do Sul) e os servido-
res misóginos do Discord (Brasil), analisa-se como algoritmos enviesados, anonimato, 
moderação automatizada e autorregulação ineficaz contribuem para a perpetuação da 
violência. Explora-se o papel da manosfera e o modo como discursos antifeministas 
capturam emocional e ideologicamente a juventude masculina. O texto propõe uma 
abordagem interseccional e crítica, destacando os impactos do capitalismo de vigilân-
cia e da ausência de diversidade nas big techs. Por fim, aponta para a necessidade de 
políticas públicas, regulação eficaz, educação de gênero e práticas feministas digitais 
como formas de enfrentamento e resistência.

Palavra-chave: misoginia digital, plataformas digitais, manosfera, algoritmos, violên-
cia de gênero, feminismo.

INTRODUÇÃO

A digitalização das relações sociais transformou profundamente as dinâ-
micas de poder e violência, convertendo plataformas como X, Facebook, Ins-
tagram, Discord e Telegram em territórios de reprodução da misoginia. Casos 
como o do Discord no Brasil e o Nth Room na Coreia do Sul evidenciam um 
padrão global de violência que atinge com especial brutalidade meninas e mu-
lheres em situação de vulnerabilidade.

1 Mestranda em Direito pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Especialista em Direito 
Digital e Compliance. Especialista em Docência para a Educação Profissional e Tecnológica.
ORCID ID https://orcid.org/0009-0003-9626-9097; Lattes:  http://lattes.cnpq.br/4686073145783819
E-mail: joicerafaele@gmail.com.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



86

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Nesse cenário, o uso de inteligências artificiais treinadas a partir de dados 
enviesados e operadas por estruturas patriarcais intensifica a objetificação femi-
nina e fortalece ecossistemas misóginos, como a manosfera. Simultaneamente, 
algoritmos de recomendação amplificam conteúdos que exaltam masculinidades 
violentas, enquanto modelos de negócios orientados ao engajamento promovem 
o adoecimento psíquico de jovens mulheres como parte funcional da lógica de 
exploração.

Tem-se, portanto, o objetivo de investigar os mecanismos que sustentam 
a exploração feminina online, questionar os limites da autorregulação das plata-
formas e destacar as formas de resistência articuladas por movimentos feminis-
tas. Ao analisar os impactos da erotização de avatares e identidades femininas 
virtuais, bem como o uso de tecnologias que reforçam estereótipos de gênero e 
monetizar a misoginia e a violência, busca-se contribuir com o debate sobre os 
direitos digitais das mulheres e a urgência de políticas públicas voltadas ao en-
frentamento das múltiplas dimensões das violências nas redes.

Neste sentido, este artigo parte da análise dessas experiências para discutir 
como a misoginia se manifesta, se atualiza e se reorganiza em contextos digitais. 
A proposta adota uma abordagem interseccional e feminista para compreender 
como as estruturas de opressão operam nos ambientes virtuais e como tais vio-
lências têm sido denunciadas, enfrentadas e desestabilizadas por meio de práticas 
feministas digitais.

EXPLORAÇÃO E MISOGINIA NAS PLATAFORMAS DIGITAIS:                                           
CONCEITO   E   RADICALIZAÇÃO   ONLINE

Misoginia é um conjunto de ações e atitudes de ódio contra mulheres. O 
termo, oriundo do grego miseó (ódio) e gyné (mulher), designa uma postura cul-
tural de hostilidade dirigida às mulheres em razão de sua condição de gênero, 
constituindo fundamento estruturante de sua opressão nas sociedades patriarcais. 
Essa aversão manifesta-se de formas diversas, desde a violência física e psicoló-
gica até práticas mais sutis de discriminação, humilhação, marginalização, depre-
ciação e objetificação sexual (Anjos, 2020; Code, 2010).

A misoginia se articula com o machismo enquanto expressão central do 
preconceito sexista, sustentando a subordinação feminina e a exclusão das mu-

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



87

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

lheres de posições de poder e decisão. Simone de Beauvoir contribui decisi-
vamente para essa análise ao demonstrar que, desde as primeiras formas de 
organização social, a divisão sexual do trabalho entre funções produtivas e 
reprodutivas operou como mecanismo de exclusão das mulheres da esfera pú-
blica. Aos homens coube a realização das tarefas produtivas, como a caça e a 
pesca, enquanto às mulheres foi imposto o trabalho doméstico, o que resultou 
em seu distanciamento das decisões políticas e econômicas fundamentais (Bar-
ros et al., 2022; Beauvoir, 2016).

Portanto, a misoginia não é um fenômeno episódico ou marginal, mas um 
dispositivo histórico de dominação. Sua presença contínua atravessa os séculos 
e se reinventa. Manifesta-se na discriminação sexual, na violência física, na 
objetificação dos corpos femininos e nas diversas formas de coerção e silencia-
mento. Entre os tipos de violência contra mulheres estão as agressões físicas, 
psicológicas, sexuais, mutilações, perseguições e, em casos extremos, o femi-
nicídio. Com o passar do tempo, essas práticas tornaram-se mais sofisticadas, 
mas não menos inadmissíveis. Não há uma origem única da misoginia, trata-se 
de um fenômeno que se constitui por múltiplos vetores históricos, culturais e 
institucionais.

No ambiente digital, as dinâmicas de exploração sexual seguem uma ló-
gica precisa de dominação, centrada nas juventudes, especialmente meninas e 
adolescentes. Essa escolha não se dá apenas por uma suposta vulnerabilidade, 
mas decorre da construção histórica de seus corpos como disponíveis, mani-
puláveis e erotizáveis. O patriarcado digital, enquanto atualização das formas 
tradicionais de opressão, investe na hiperssexualização da juventude feminina, 
acentuando desigualdades de classe, raça e gênero.

Observa-se o crescimento de comunidades online formadas majoritaria-
mente por homens que disseminam discursos de ódio contra mulheres, pessoas 
trans e não binárias. Algumas dessas redes não apenas toleram, mas incentivam 
e celebram a violência de gênero. Influenciadores e grupos extremistas atraem 
homens, principalmente jovens, por meio de discursos que prometem poder, 
reconhecimento e pertencimento, instrumentalizando a misoginia como identi-
dade coletiva.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



88

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Tal realidade fica expressa ao se observar que entre os anos de 2017 e 
2022, a Central Nacional de Denúncias de Crimes Cibernéticos da SaferNet 
registrou 293.289 denúncias relacionadas a crimes de ódio. Conforme indicado 
no gráfico abaixo, os três tipos mais denunciados foram apologia a crimes con-
tra a vida, misoginia e racismo. Em seguida, aparecem denúncias envolvendo 
neonazismo, LGBTfobia, xenofobia e intolerância religiosa (Observatório Na-
cional de Direitos Humanos, 2024).

Fonte: Elaboração CGIE/MDHC, a partir de dados da SaferNet (2024)

Nas plataformas digitais, esses discursos operam por meio de estratégias 
manipuladoras. Aliciamentos, promessas falsas e ameaças são recorrentes. Me-
ninas são coagidas a produzir e compartilhar imagens íntimas, muitas vezes sem 
plena consciência dos riscos envolvidos. A gamificação da violência, presente em 
espaços como os fóruns de incels2, grupos da red pill3 ou servidores no Discord, 
2 O termo incel deriva da expressão involuntary celibate (celibato involuntário) e designa uma sub-
cultura misógina que se articula majoritariamente em espaços digitais. Seus integrantes compartilham 
o sentimento de frustração sexual, frequentemente atribuindo sua condição à suposta superficialidade 
ou seletividade das mulheres, em uma lógica que reforça discursos de ódio e essencialismos de gê-
nero. Embora nem todos os incels recorram à violência, trata-se de um grupo que fomenta ideologias 
baseadas na dominação masculina e na desumanização das mulheres, tendo já motivado atentados 
misóginos em diversos países.
3 O termo redpill (ou “pílula vermelha”) é usado por comunidades misóginas on-line para descrever 
uma suposta desilusão em relação às normas sociais sobre igualdade de gênero. Inspirado em uma 
metáfora do filme Matrix (1999), o conceito foi ressignificado por grupos antifeministas para justificar 
uma visão de mundo em que homens seriam sistematicamente oprimidos por estruturas femininas ou 
feministas. Na chamada manosfera, o redpill funciona como uma narrativa de despertar que sustenta 
discursos de ódio, essencialismo biológico e supremacismo masculino, frequentemente servindo de 
porta de entrada para radicalizações misóginas e incelistas (Preston et al., 2021).

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



89

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

insere essas práticas em uma lógica de competição masculina baseada na domi-
nação, conquista e humilhação.

Essas bolhas informacionais configuram a chamada manosfera: um nicho 
crescente do mundo digital.  Conforme conceituado pela ONU Mulheres:

Manosfera é um termo genérico para comunidades online que têm promo-
vido cada vez mais definições estreitas e agressivas do que significa ser 
homem – e a falsa narrativa de que o feminismo e a igualdade de gênero fo-
ram feitos à custa dos direitos dos homens. Essas comunidades promovem 
a ideia de que controle emocional, riqueza material, aparência física e do-
mínio, especialmente sobre mulheres, são marcadores de valor masculino. 
A manosfera tem como público-alvo o público masculino em redes sociais, 
podcasts, comunidades gamers, aplicativos de namoro e praticamente todos 
os espaços digitais. Muitos participantes interagem com ela enquanto bus-
cam fóruns para discutir abertamente ou aprender sobre questões masculi-
nas. Mas, embora o conteúdo possa parecer focado no autoaperfeiçoamento 
masculino, muitos desses grupos promovem comportamentos prejudiciais, 
como instruir meninos e homens a se autopromoverem menosprezando os 
outros (ONU Mulheres, 2025).

Conforme aponta o relatório do Secretário-Geral das Nações Unidas       
sobre violência contra mulheres e meninas, esses grupos compartilham uma 
oposição comum ao feminismo e propagam a narrativa distorcida de que os 
homens seriam vítimas de um suposto colapso da ordem social e política con-
temporânea. Segundo a ONU Mulheres (2025), a popularização de uma lingua-
gem extrema na manosfera não apenas normaliza a violência contra mulheres 
e meninas, como também guarda vínculos crescentes com processos de radica-
lização e com ideologias extremistas. Essa manosfera constrói subjetividades 
masculinas que percebem as mulheres como inimigas naturais e objetos descar-
táveis. Tais comunidades cultivam uma estética da crueldade, transformando 
o sofrimento feminino em entretenimento e prova de virilidade. A misoginia, 
nesse contexto, não é patologia individual, mas estrutura social e culturalmente 
legitimada (Silva e Hennigen, 2022). 

A juventude masculina é, então, capturada por narrativas que negam a 
violência histórica contra mulheres e sustentam a existência de uma suposta 
sociedade ginocêntrica. A análise do cenário atual revela como a misoginia 
prospera na internet brasileira, impulsionada pelo anonimato, pela lógica de 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



90

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

engajamento das plataformas e pela ausência de políticas eficazes de enfrenta-
mento ao discurso de ódio

O relatório A Manosfera, Reimaginada: Entendendo as Masculinidades 
Online e Caminhos para Conexões Saudáveis constitui um estudo realizado 
ao longo de seis meses, sobre a vivência digital de jovens nos Estados Uni-
dos, com ênfase nas plataformas e nos espaços que frequentam. Produzido pela 
Equimundo e pela Futures Without Violence, em parceria com a empresa de de-
sign Puddle, o estudo revela dados alarmantes. Segundo pesquisa da Equimun-
do de 2023, 48% dos jovens entre 18 e 23 anos afirmam considerar suas vidas 
online mais interessantes do que suas experiências offline. Mais de 40% de-
monstram confiar em vozes misóginas disseminadas no ambiente digital (Brito 
et al, 2024).

O desprezo por meninas e mulheres aparece em instruções explícitas de 
como humilhar, violentar ou induzir ao suicídio, com base empírica nos dados 
coletados em sua pesquisa. Esses conteúdos são consumidos por jovens ainda 
em formação emocional, afetiva e moral.

Esse cenário evidencia a sobreposição de fatores como erotização da in-
fância, cultura do estupro e formação online de comunidades misóginas, que 
ampliam a vulnerabilidade das meninas nas redes. O aliciamento costuma se 
apresentar sob o disfarce de relações afetivas, convites para jogos online ou 
produção de conteúdo digital, mas frequentemente resulta em chantagem, vio-
lência simbólica e exposição indevida.

A responsabilização dessas práticas, contudo, permanece frágil. A Lei nº 
13.642/2018 (Lei Lola), que atribuiu à Polícia Federal a competência para in-
vestigar crimes de misoginia na internet, enfrenta obstáculos como a negligên-
cia institucional e o desconhecimento por parte dos operadores do sistema de 
justiça (Brasil, 2018; Escobar, 2019). A impunidade, assim, reforça o ciclo de 
violência.

A juventude se torna o principal campo de disputa simbólica e política 
nas relações de gênero contemporâneas. Se, por um lado, é alvo da dominação, 
por outro, representa também espaço de resistência e contra-hegemonia. Essa 
disputa exige a desnaturalização dos discursos que colocam o corpo feminino 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



91

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

jovem como objeto à disposição do desejo masculino e os ambientes digitais 
como zonas de impunidade.

A misoginia digital não se explica apenas pela transposição de uma cultu-
ra machista ao espaço virtual. Ela é também produto das arquiteturas tecnológi-
cas, dos modelos de negócios e da ausência de regulação eficaz. As plataformas 
priorizam o engajamento a qualquer custo, incentivam a permanência dos usuá-
rios e operam com opacidade na moderação de conteúdo, criando um ambiente 
permissivo à violência de gênero.

Importa destacar que a análise das arquiteturas digitais da violência em 
nenhuma medida busca isentar os homens da responsabilidade por criarem, 
participarem ou perpetuarem esses espaços de misoginia e controle. A produ-
ção, circulação e normalização das violências de gênero no ambiente digital 
envolvem agentes concretos, cujas escolhas e ações respondem a projetos his-
tóricos de dominação e exclusão.

A manutenção, e mesmo o agravamento dessas violências, sempre este-
ve a serviço dos interesses dos grupos que ocupam posições privilegiadas nas 
hierarquias sociais. No entanto, cabe também o alerta de que tais práticas não 
operam isoladamente. Elas são sustentadas por um ecossistema técnico, políti-
co e econômico mais amplo, que atua como reflexo direto das discriminações 
estruturais que moldam as sociedades contemporâneas. Compreender esse fun-
cionamento sistêmico é condição necessária para enfrentá-lo, desnaturalizando 
a violência e desarticulando as engrenagens que a alimentam.

MECANISMOS DIGITAIS DE AMPLIFICAÇÃO: ALGORITMOS, 
ANONIMATO, MODERAÇÃO AUTOMATIZADA E AUTORREGULAÇÃO 
INEFICAZ

No interior desse ecossistema tecnopolítico, a denominada manosfera não 
constitui manifestação episódica de misoginia, mas estrutura ideológica coesa, 
voltada à reprodução de discursos antifeministas, essencialistas e autoritários. 
Trata-se de um conjunto de comunidades digitais interconectadas que operam 
como circuito de reforço mútuo e que se organizam para sustentar a narrativa de 
que os homens estariam sendo prejudicados por políticas de igualdade de gênero, 
por transformações nas dinâmicas sociais e pelo suposto avanço de uma ordem 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



92

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

ginocêntrica. O ressentimento é mobilizado como motor discursivo e como eixo 
de construção identitária, promovendo a coesão de jovens homens em torno da 
ideia de que a masculinidade estaria ameaçada ou em colapso.

A crítica ao neoliberalismo, que deveria incidir sobre os mecanismos de ex-
ploração e sobre a retração dos direitos sociais, é redirecionada a uma retórica de 
culpabilização das mulheres, dos movimentos feministas e da população LGBT-
QIA+. A retórica de crise é manipulada para converter experiências individuais 
em ressentimento coletivo. As metáforas da pílula vermelha e da pílula preta 
desempenham papel central nesse processo de captura ideológica. Ao tomar a 
pílula vermelha, o indivíduo afirma ter despertado para uma suposta verdade 
oculta, segundo a qual vivemos sob um regime de dominação feminina. A pílula 
preta aprofunda esse cinismo, difundindo a ideia de que a marginalização afetiva 
dos homens seria inevitável e biologicamente determinada (Preston et al., 2021). 
Esse discurso essencialista e niilista opera como dispositivo de legitimação da 
misoginia e da violência.

Os incels, por sua vez, organizam-se em torno de uma narrativa de exclusão 
ontológica. A ausência de relações afetivo-sexuais é reinterpretada como evidên-
cia de uma injustiça sistêmica, na qual as mulheres, vistas como seletivas e hiper-
gâmicas, seriam as principais responsáveis. A violência passa a ser apresentada 
como resposta “natural” a essa suposta exclusão. Atentados e assassinatos foram 
motivados por essa lógica, frequentemente acompanhados por manifestos que 
glorificam o ódio de gênero e conclamam à insurgência incel.

A radicalização desses sujeitos é catalisada por arquiteturas algorítmicas 
que recompensam a polarização e o discurso extremado. Plataformas como You-
Tube, TikTok, Reddit Discord e Telegram operam com base em métricas de en-
gajamento que expandem o alcance de conteúdos misóginos e sensacionalistas. 
Jovens que inicialmente buscam conteúdos sobre autoestima ou relacionamentos 
são conduzidos, de forma gradual, a redes de radicalização, por meio de trilhas 
algorítmicas que transformam o consumo casual em adesão ideológica.

Nesse ecossistema, a manosfera oferece senso de pertencimento e reconhe-
cimento. Muitos sujeitos encontram, nesses espaços digitais, comunidades que 
validam seus discursos, conferem identidade e produzem sentido convertido em 
narrativa política de vingança, na qual a misoginia atua como linguagem comum, 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



93

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

como cimento simbólico de uma comunidade estruturada no ressentimento. Essa 
lógica é potencializada por plataformas que lucram com a monetização da soli-
dão, mesmo quando ela se manifesta por meio do ódio.

Um exemplo extremo do impacto desses ambientes digitais hostis à pre-
sença de mulheres e meninas ocorreu em 2023, no episódio que ficou conhecido 
como Caso do Discord. Na ocasião, a Procuradoria-Geral de Justiça de São Pau-
lo instituiu a força-tarefa Nai-Intolerância, com o objetivo de coibir práticas de 
intolerância, tortura e misoginia em ambientes virtuais. A iniciativa resultou na 
apreensão de mídias e registros de conversas que comprovaram a materialidade 
de diversos crimes cometidos na plataforma Discord, permitindo a identifica-
ção de autores e vítimas. As investigações revelaram que as principais vítimas 
eram meninas adolescentes, alvo de ameaças, incitação à automutilação, estupro 
virtual e práticas sistemáticas de tortura. Também foram constatados crimes de 
racismo, misoginia, apologia ao nazismo e outras manifestações de ódio. Parte 
dos diálogos foi divulgada por revista eletrônica de ampla repercussão nacional, 
evidenciando que os integrantes do grupo se autoproclamavam superiores e es-
truturaram um sistema voltado à perpetuação dessas condutas ilícitas (Ministério 
Público do Estado de São Paulo, 2023).

É fundamental observar que tais práticas não configuram um fenômeno 
isolado da plataforma Discord. Grupos com o mesmo perfil de propagação de 
ódio foram identificados em outros aplicativos, como Telegram e Facebook. 
Tampouco se trata de um problema restrito ao contexto nacional, uma vez que or-
ganizações criminosas de estrutura semelhante foram desarticuladas em diferen-
tes países, como no caso Nth Room, ocorrido na Coreia do Sul, no ambiente do 
Telegram, no qual redes criminosas organizadas criaram vários salas ou grupos 
secretos no Telegram, conhecidos como Nth Rooms onde eram compartilhados 
vídeos e imagens de vítimas, em sua maioria mulheres e meninas, submetidas a 
abusos sexuais, chantagens e coerção. As vítimas eram frequentemente coagidas 
a produzir e enviar material explícito, sob ameaça de exposição ou violência. 
Esses conteúdos eram vendidos ou compartilhados com membros dos grupos 
mediante pagamento, usando criptomoedas para dificultar a identificação (Jeong 
e Inage, 2021).

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



94

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Ainda que a descoberta desses grupos e a punição de seus autodenomi-
nados líderes representem avanços, a criação contínua de novas organizações 
semelhantes demonstra que o enfrentamento da misoginia digital demanda mais 
do que a responsabilização penal de agentes extremos. Impõe-se a formulação 
de políticas públicas estruturadas, com investimentos em uma educação eman-
cipatória para as relações de gênero, regulação eficaz das plataformas digitais e 
responsabilização das corporações tecnológicas por seus modelos algorítmicos 
discriminatórios e por práticas reiteradas de negligência sistêmica.

Trata-se de uma engrenagem discursiva e afetiva profundamente enraizada 
nas estruturas contemporâneas de poder, operando na interseção entre tecnologia, 
economia política e subjetivação. Desconstruir suas premissas e disputar seus 
sentidos constitui tarefa urgente para qualquer projeto democrático que se preten-
da comprometido com a justiça de gênero e com a proteção das juventudes frente 
à captura autoritária.

É preciso, ainda, rejeitar qualquer tentativa de minimizar a gravidade desse 
fenômeno sob o pretexto de que se trata de algo cômico, irônico ou entretenimento 
inofensivo. A utilização de memes, gírias e códigos visuais com apelo lúdico é 
parte da estratégia de difusão e naturalização da misoginia. O tom recreativo, 
longe de atenuar o problema, opera como camada adicional de proteção simbólica, 
dificultando sua identificação, desmobilizando a crítica e produzindo um ambiente 
de tolerância à violência. Tratar essas práticas como manifestações irrelevantes 
ou meramente juvenis implica negligenciar seu potencial de dano, sua capacidade 
de mobilização e sua função ideológica na reprodução de estruturas autoritárias 
de gênero.

IMPLICAÇÕES SOCIAIS E DESAFIOS: MISOGINIA, PODER 
CORPORATIVO E POLÍTICAS DE DIVERSIDADE EM RETRAÇÃO

Nesse contexto, dada a centralidade do tema, reconhece-se, no âmbito da 
Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra as 
Mulheres (CEDAW), que a discriminação de gênero constitui não apenas uma 
violação aos princípios da igualdade de direitos e da dignidade humana, mas 
também um obstáculo concreto à plena participação política, social, econômica e 
cultural das mulheres, comprometendo o desenvolvimento de suas potencialida-
des (ONU, 1979).

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



95

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Além do marco normativo já existente, vêm sendo discutidas novas es-
tratégias legislativas para enfrentar as múltiplas formas de violência de gênero, 
como o Projeto de Lei Modelo Interamericana para a Prevenção, Punição e Er-
radicação da Violência Digital de Gênero contra as Mulheres. A proposta busca 
responder às dinâmicas contemporâneas de violência intensificadas no ambien-
te digital, marcado pela rápida disseminação de ataques misóginos, práticas de 
vigilância e silenciamento de mulheres em espaços públicos. A representante 
interina da ONU Mulheres Brasil, Ana Carolina Querino, destacou que, embora 
a tecnologia tenha o potencial de facilitar a vida cotidiana, ela também repro-
duz desigualdades de gênero, raça e etnia, especialmente agravadas durante a 
pandemia (ONU Mulheres Brasil, 2025).

A observação evidencia que os impactos da violência digital estão pro-
fundamente imbricados em assimetrias históricas, exigindo respostas institu-
cionais comprometidas com inclusão, proteção e justiça de gênero. Nesse sen-
tido, o Ministério das Mulheres tem atuado de forma articulada com diversos 
setores, buscando mobilizar a sociedade no enfrentamento ao feminicídio e 
às múltiplas expressões da violência de gênero. Destaca-se, nesse contexto, 
a iniciativa Brasil sem Misoginia, lançada em 25 de outubro de 2023, como 
resposta à misoginia estrutural, em especial àquela amplificada pelas redes so-
ciais e plataformas digitais. A ministra Cida Gonçalves afirmou que o país não 
pode mais tolerar o silenciamento, a discriminação e o assassinato de mulheres, 
ressaltando que a misoginia é o motor que sustenta essas violências, inclusive 
em sua dimensão digital. A campanha propõe um pacto coletivo por um Brasil 
livre de todas as formas de violência de gênero, abrangendo mulheres de di-
ferentes territórios e marcadores sociais. Durante o lançamento, reforçou-se a 
urgência de combater o ódio e as agressões nas plataformas digitais. Os dados 
confirmam a gravidade do cenário: segundo o Anuário Brasileiro de Segurança 
Pública (2023), 1,4 mil mulheres foram assassinadas em razão de seu gênero 
apenas em 2022, o maior número desde 2015. Apesar de representarem 53% 
do eleitorado, as mulheres ocupam apenas 17,7% das cadeiras da Câmara dos 
Deputados e 12,3% do Senado, sendo alvos recorrentes de violência política, 
sobretudo em espaços digitais hostis à presença feminina.

As medidas voltadas à transformação da realidade material são essenciais, 
sobretudo no campo da prevenção. No entanto, é necessário reconhecer que a 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



96

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

misoginia digital não decorre apenas da simples transposição de uma cultura 
machista para os ambientes virtuais. Trata-se de um fenômeno estruturalmente 
enraizado nas dinâmicas tecnológicas, comerciais e políticas que conformam o 
ecossistema digital contemporâneo. As escolhas técnicas operadas pelas plata-
formas, como a priorização do engajamento irrestrito, a indução à permanên-
cia contínua dos usuários e a adoção de mecanismos opacos de moderação de 
conteúdo, não são neutras. Ao contrário, tais decisões corporativas favorecem 
a reprodução e a amplificação de discursos violentos, criando um ambiente per-
missivo à violência de gênero, no qual o ódio se converte em capital emocional, 
simbólico e, sobretudo, financeiro.

O anonimato, frequentemente exaltado como ferramenta de liberdade de 
expressão, opera, na prática, como escudo para a impunidade. Espaços como 
4chan, 8kun, servidores privados no Discord e canais no Telegram funcionam 
como verdadeiros refúgios para práticas misóginas, antidemocráticas e crimino-
sas, dificultando investigações e reforçando a crença de que o ciberespaço é um 
território à margem do direito. Soma-se a isso o funcionamento dos algoritmos 
de recomendação, que amplificam conteúdos capazes de gerar reações emocio-
nais intensas, priorizando, portanto, discursos de ódio, polarizações e sensacio-
nalismo. O gendertrolling é impulsionado por essas engrenagens algorítmicas, 
transformando a violência contra mulheres em estratégia de visibilidade e 
moeda de troca simbólica (Ramos, 2022).

A moderação automatizada, longe de se constituir como solução eficaz, 
revela-se ineficiente diante da complexidade das formas contemporâneas de 
violência digital. Memes, vocabulários codificados e expressões ambíguas cul-
turalmente situadas escapam aos filtros automatizados, favorecendo a cons-
tante adaptação das comunidades misóginas às regras de uso das plataformas. 
Nesse cenário, a autorregulação empresarial se apresenta não apenas como um 
modelo insuficiente, mas, por vezes, como mecanismo de conivência. Mesmo 
diante de denúncias explícitas, as respostas institucionais das plataformas são 
frequentemente tardias, superficiais ou inócuas. Em nome de uma liberdade 
de expressão seletiva, evita-se intervir, preservando arranjos comerciais que 
lucram com a circulação de discursos violentos.

O discurso da supremacia masculina, central na lógica da manosfera, tran-
sita entre a objetificação desumanizante e a incitação direta à violência, legiti-

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



97

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mando ataques a mulheres, pessoas trans e não binárias. Em contextos extremos, 
essa ideologia produz crimes de ódio e assassinatos em massa. Mesmo quando 
não culmina em violência letal, sustenta práticas cotidianas de assédio e repres-
são, ameaçando a liberdade, a dignidade e a própria existência das mulheres no 
espaço digital e físico.

Não obstante, construir outras formas de masculinidade, que não se apoie 
na dominação, no controle e na negação da alteridade, é uma possibilidade eman-
cipatória para todos os sujeitos. Contra essa lógica, emerge a crítica feminista 
como contraponto político e ético: ao contestar a subordinação das mulheres, o 
feminismo também aponta caminhos para a desconstrução dos papéis de gênero. 

No entanto, tem-se um desafio na tentativa de combater a monetização des-
sas estruturas, posto que a perpetuação da misoginia digital está profundamente 
relacionada ao modelo de negócio das empresas que operam as grandes platafor-
mas. A sub-representação de mulheres, especialmente negras, indígenas, trans 
e latinas, nos quadros técnicos e decisórios do setor de tecnologia compromete 
a construção de políticas eficazes de moderação e enfrentamento da violência. 
Relatórios como os da EEOC (2024) e os dados recentes sobre retrocessos nas 
políticas de diversidade, equidade e inclusão (DEI) revelam que empresas como 
Google, Meta, Amazon e OpenAI têm recuado em compromissos com a promo-
ção da igualdade. A remoção de páginas institucionais sobre diversidade, a rees-
truturação de setores DEI e o alinhamento político com governos conservadores 
apontam para uma inflexão autoritária e discriminatória.

Esse contexto gera impactos concretos: algoritmos desenvolvidos por equi-
pes homogêneas tendem a reproduzir preconceitos, invisibilizar denúncias e na-
turalizar práticas misóginas. A ausência de diversidade no desenvolvimento das 
tecnologias agrava o problema que deveria enfrentar. Nesse cenário, a misoginia 
online não é apenas tolerada. Ela é, muitas vezes, consequência direta de um 
ecossistema corporativo que desvaloriza a inclusão, ignora o racismo algorítmico 
e trata os direitos das mulheres como pauta secundária.

A luta feminista pela inclusão das mulheres no campo da ciência e tecnolo-
gia expõe, para além da simples ocupação de espaços, a necessidade de desestabi-
lizar as bases androcêntricas que historicamente definiram o conhecimento técni-
co como prerrogativa masculina. Embora haja avanços significativos na presença 

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



98

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

feminina nas universidades e nos grupos de pesquisa brasileiros, sobretudo nas 
áreas de ciências humanas e da saúde, os dados revelam desigualdades persisten-
tes nas áreas de maior prestígio tecnológico, como as engenharias e as ciências 
exatas. Essa assimetria não é apenas quantitativa, mas também simbólica: ela 
revela os limites impostos por estruturas patriarcais que atravessam o cotidiano 
acadêmico e científico, marginalizando as trajetórias femininas em posições de 
liderança e nas decisões estratégicas sobre inovação e desenvolvimento. Incor-
porar a perspectiva de gênero às políticas de C&T, como defendem Hayashi et al. 
(2007), não é um gesto meramente reparatório, mas estratégico para diversificar 
as epistemologias e tensionar os modelos tecnológicos que, muitas vezes, refor-
çam exclusões sob o disfarce da neutralidade.

Nesse cenário, iniciativas como a da PretaLab (2025) ganham relevância ao 
fomentar a inserção de mulheres negras (grupo com sub-representação agravada) 
no ecossistema tecnológico. No entanto, tais ações ainda esbarram na dependên-
cia da disposição, muitas vezes apenas retórica,  das empresas em reconhecer 
a urgência de estruturas mais diversas e políticas efetivas de inclusão. Romper 
com a lógica da exclusão não é apenas uma questão de presença, mas de agência: 
trata-se de permitir que sujeitos historicamente marginalizados possam intervir 
criticamente nos processos de desenvolvimento tecnológico, questionando de-
cisões que reproduzem desigualdades e produzem discriminações naturalizadas 
como neutras ou técnicas.

Por fim, é fundamental rechaçar qualquer tentativa de desqualificar ou tri-
vializar a misoginia digital sob o pretexto de humor, ironia ou entretenimento. O 
uso de memes, gírias e recursos visuais de apelo lúdico não a torna menos vio-
lenta ou menos estruturante. Ao contrário, o tom recreativo é parte integrante da 
estratégia de normalização do ódio e de sua disseminação em escala. Essa estéti-
ca do escárnio opera como verniz simbólico que desarma a crítica, oculta o dano 
e transforma a misoginia em linguagem socialmente tolerável. Negar a gravidade 
desses conteúdos com base em sua aparência cômica é, em última instância, co-
laborar para a manutenção de um regime discursivo que viola sistematicamente 
os direitos das mulheres.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 



99

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A misoginia digital não é um fenômeno isolado, mas expressão de uma 
engrenagem sistêmica que articula patriarcado, capitalismo de vigilância, ra-
cismo algorítmico e negligência institucional. Casos como o do Discord no 
Brasil e o Nth Room na Coreia do Sul ilustram como as tecnologias têm sido 
apropriadas para intensificar a violência de gênero, operando a partir de lógicas 
transnacionais que desumanizam mulheres e meninas e convertem o sofrimento 
em capital.

O enfrentamento a essa violência exige romper com a retórica da autorre-
gulação das plataformas, cuja atuação está pautada por interesses econômicos, 
e não pela defesa dos direitos humanos. É urgente centralizar a responsabili-
zação das big techs no debate político-jurídico, fortalecer a aplicação da Lei nº 
13.642/2018 e implementar políticas públicas que protejam meninas e mulheres 
no ambiente digital, articulando educação crítica e justiça interseccional.

Mais do que medidas normativas, a transformação exige ação coletiva. 
As práticas feministas digitais revelam força de denúncia e potência de rein-
venção política, abrindo espaços de resistência e cuidado. Falar de misoginia 
nas redes é disputar os sentidos do território digital, afirmando que os corpos 
femininos não são objetos descartáveis, mas sujeitos de direitos. Que o futuro 
das tecnologias seja orientado não pela lógica da indiferença, mas pelo com-
promisso ético com a dignidade e a justiça.

REFERÊNCIAS

ANJOS, Júlia Cavalcanti Versiani dos. Misoginia como retórica política: o caso 
do movimento antissufrágio. Revista Ártemis, v. XXX, n. 1, p. 401-421, 2020.

BARROS, Ana Maria Dinardi Barbosa; ALVES, Lorrane Paraviso; LIMA, Ra-
faela Nascimento Alves. Misoginia e a sua proteção jurídica. Anais do II Con-
gresso de Pós-Graduação do UBM, v. 1, n. 2, 08 dez. 2022. Disponível em: 
https://revista.ubm.br/index.php/copgrad2/article/view/1409. Acesso em: 30 jul. 
2025.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2016.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

https://revista.ubm.br/index.php/copgrad2/article/view/1409
https://revista.ubm.br/index.php/copgrad2/article/view/1409


100

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

BRASIL. Lei nº 13.642, de 3 de abril de 2018. Disponível em: http://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2018/Lei/L13642.htm. Acesso em: 29 
jul. 2025.

BRASIL. Ministério das Mulheres. Governo Federal anuncia Brasil sem Mi-
soginia em Brasília. Brasília: Governo Federal, 26 out. 2023. Disponível em: 
https://www.gov.br/mulheres/pt-br/central-de-conteudos/noticias/2023/outubro/
governo-federal-anuncia-brasil-sem-misoginia-em-brasilia. Acesso em: 30 jul. 
2025.

BRITO, Paula; HAYES, Caroline; LEHRER, Rachel; MAHLER, Jesse; SALI-
NAS GROPPO, Jimena. The Manosphere, Rewired: Understanding Mascu-
linities Online & Pathways for Healthy Connection. Washington, DC: Equi-
mundo: Center for Masculinities and Social Justice; Futures Without Violence; 
Puddle, 2024.

CODE, Lorraine. Encyclopedia of Feminist Theories. 1. ed. Londres: Routled-
ge, 2010.

HAYES, Caroline; MAHLER, Jesse; LEHRER, Rachel; SALINAS GROPPO, 
Jimena; BRITO, Paula. The Manosphere, Rewired: Understanding Mascu-
linities Online & Pathways for Healthy Connection. Washington, DC: Equi-
mundo: Center for Masculinities and Social Justice; Futures Without Violence; 
Puddle, 2024.

HAYASHI, Maria Cristina; RIBEIRO, Paula Regina Costa; SILVA, Roseli de 
Deus Lopes da; GUIMARÃES, Tania. Indicadores da participação feminina 
em ciência e tecnologia. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 137, p. 97–124, 
nov. 2007. DOI: https://doi.org/10.1590/S0100-15742007000300006. Disponí-
vel em: https://www.scielo.br/j/cp/a/NTGbCBskfPt64DZMNqB9nLc/. Acesso 
em: 31 jul. 2025.

JEONG, Inhwa; INAGE, Kanae. Nth room crimes and the intensifying gender 
conflict in South Korea: attempting to unite a highly divided society. Haia: 
International Institute of Social Studies, 30 abr. 2021. Disponível em: https://
www.iss.nl/en/news/nth-room-crimes-and-intensifying-gender-conflict-south-
-korea-attempting-unite-highly-divided-society. Acesso em: 30 jul. 2025.

MANTILLA, Karla. Gendertrolling: Misogyny adapts to new media. Feminist 
Studies, v. 39, n. 2, p. 563–570, 2013.

MCCULLOUGH, Steve. Online misogyny: the “manosphere”: extremist di-
gital sexism with dangerous real-world consequences. 12 set. 2023. Disponí-
vel em: https://humanrights.ca/story/online-misogyny-manosphere#edn1. Aces-
so em: 30 jul. 2025.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2018/Lei/L13642.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2018/Lei/L13642.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2018/Lei/L13642.htm
https://www.gov.br/mulheres/pt-br/central-de-conteudos/noticias/2023/outubro/governo-federal-anuncia-brasil-sem-misoginia-em-brasilia
https://www.gov.br/mulheres/pt-br/central-de-conteudos/noticias/2023/outubro/governo-federal-anuncia-brasil-sem-misoginia-em-brasilia
https://www.gov.br/mulheres/pt-br/central-de-conteudos/noticias/2023/outubro/governo-federal-anuncia-brasil-sem-misoginia-em-brasilia


101

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

MINISTÉRIO PÚBLICO DO ESTADO DE SÃO PAULO. Força-tarefa divul-
ga canal para receber denúncias contra misoginia praticada em plataforma. 
26 jun 23 Disponível em: https://www.mpsp.mp.br/w/for%C3%A7a-tarefa-di-
vulga-canal-para-receber-den%C3%BAncias-contra-misoginia-praticada-em-
-plataforma. Acesso em: 30 jul. 2025.

OBSERVATÓRIO NACIONAL DE DIREITOS HUMANOS. Enfrentamento 
ao discurso de ódio. ObservaDH. Última atualização: 24 jul. 2024. Disponível 
em: https://observadh.mdh.gov.br/. Acesso em: 30 jul. 2025.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Convenção sobre a Eliminação 
de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher. Adotada pela Re-
solução nº 34/180 da Assembleia Geral das Nações Unidas, em 18 dez. 1979. 
Disponível em: https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/
convention-elimination-all-forms-discrimination-against-women. Acesso em: 30 
jul. 2025.

PRETALAB. Sobre. 2025. Disponível em: https://www.pretalab.com/#sobre. 
Acesso em: 30 jul. 2025.

PRESTON, Kayla; HALPIN, Michael; MAGUIRE, Finlay. The Black Pill: New 
Technology and the Male Supremacy of Involuntarily Celibate Men. Men and 
Masculinities, [S.l.], v. 24, n. 5, p. 823–841, 18 maio 2021. DOI: https://doi.or-
g/10.1177/1097184X211017954. Disponível em: https://www.ncbi.nlm.nih.gov/
pmc/articles/PMC8600582/. Acesso em: 30 jul. 2025.

RAMOS, Daniela Osvald. Origens da misoginia on-line e a violência digital di-
recionada a jornalistas mulheres. Revista USP, São Paulo, n. 32, v. 16, p. 39-52, 
jul./dez. 2022. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.202081. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/202081. Acesso 
em: 30 jul. 2025.

UN WOMEN. What is the manosphere and why should we care? Online 
misogyny is making its way into schoolyards, workplaces and intimate re-
lationships. Learn more about where it comes from and how it spreads. 15 
maio 2025. Disponível em: https://www.unwomen.org/en/articles/explainer/
what-is-the-manosphere-and-why-should-we-care. Acesso em: 30 jul. 2025.

U.S. EEOC, Equal Employment Opportunity Commission. Diversity In High 
Tech. Disponível em:  https://www.eeoc.gov/newsroom/eeoc-research-finds-u-
nequal-opportunity-high-tech-sector-and-workforce. Acesso em: 30 out. 2024.

Algoritmos do Ódio: como as plataformas digitais amplificam a misoginia e a violência de gênero 

https://observadh.mdh.gov.br/
https://observadh.mdh.gov.br/
https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-elimination-all-forms-discrimination-against-women
https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-elimination-all-forms-discrimination-against-women
https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/convention-elimination-all-forms-discrimination-against-women
https://doi.org/10.1177/1097184X211017954
https://doi.org/10.1177/1097184X211017954
https://doi.org/10.1177/1097184X211017954
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC8600582/
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC8600582/
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC8600582/
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.202081
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.202081
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/202081
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/202081
https://www.unwomen.org/en/articles/explainer/what-is-the-manosphere-and-why-should-we-care
https://www.unwomen.org/en/articles/explainer/what-is-the-manosphere-and-why-should-we-care
https://www.unwomen.org/en/articles/explainer/what-is-the-manosphere-and-why-should-we-care
https://www.eeoc.gov/newsroom/eeoc-research-finds-unequal-opportunity-high-tech-sector-and-workforce
https://www.eeoc.gov/newsroom/eeoc-research-finds-unequal-opportunity-high-tech-sector-and-workforce
https://www.eeoc.gov/newsroom/eeoc-research-finds-unequal-opportunity-high-tech-sector-and-workforce


102

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 8CAPÍTULO 8
HISTÓRIA DAS MULHERES E FEMINISMOS: 
RESISTÊNCIA POLÍTICA E MOBILIZAÇÃO 

COLETIVA À LUZ DA INTERSECCIONALIDADE 
Giovanna Barbosa Soares1

Resumo: A presente pesquisa propõe uma reflexão crítica no tocante às opressões de 
gênero, com base na história das mulheres e na trajetória dos movimentos feministas, 
adotando a interseccionalidade como ferramenta analítica. O artigo é fundamentado 
em uma metodologia qualitativa de cunho bibliográfico, que privilegia a ótica de gê-
nero a partir das intersecções de raça/etnia e classe. Parte-se do pressuposto de que as 
epistemologias feministas e a valorização da história das mulheres são essenciais para 
a autonomia feminina, possibilitando novas perspectivas baseadas no protagonismo 
de sujeitos historicamente marginalizados. A análise centraliza o viés interseccional, 
que compreende a pluralidade das experiências femininas e os múltiplos sistemas de 
opressão, enfatizando as vulnerabilidades sociais e raciais enfrentadas por determina-
das mulheres. Por fim, o estudo examina as consequências e permanências das opres-
sões de gênero, reafirmando a importância do debate feminista, da construção de uma 
consciência crítica e da mobilização coletiva como estratégia de resistência.

Palavras-chave: Opressões de gênero. Movimentos feministas. Interseccional.

Resumen: La presente investigación propone una reflexión crítica sobre las opresiones 
de género, basada en la historia de las mujeres y en la trayectoria de los movimientos 
feministas, adoptando la interseccionalidad como herramienta analítica. El artículo se 
fundamenta en una metodología cualitativa de carácter bibliográfico, que privilegia la 
perspectiva de género desde las intersecciones de raza/etnia y clase. Parte del supuesto 
de que las epistemologías feministas y la valorización de la historia de las mujeres son 
esenciales para la autonomía femenina, posibilitando nuevas perspectivas basadas en 
el protagonismo de sujetos históricamente marginados. El análisis se centra en el en-
foque interseccional, que comprende la pluralidad de las experiencias femeninas y los 
múltiples sistemas de opresión, enfatizando las vulnerabilidades sociales y raciales en-
frentadas por determinadas mujeres. Finalmente, el estudio examina las consecuencias 

1 Graduanda do curso de História pela Universidade Estadual do Maranhão-UEMA. Bolsista do               
Programa Institucional de Iniciação Científica (PIBIC). E-mail: giovannasoares1620@gmail.com

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



103

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

y las persistencias de las opresiones de género, reafirmando la importancia del debate 
feminista, la construcción de una conciencia crítica y la movilización colectiva como 
estrategia de resistencia.

Palabras clave: Opresiones de género. Movimientos feministas. Interseccionalidad.

INTRODUÇÃO

O presente estudo possui o objetivo de efetivar uma análise crítica e refle-
xiva sobre as opressões de gênero a partir da história das mulheres e da trajetó-
ria dos movimentos feministas, privilegiando uma perspectiva interseccional ao 
abordar a variedade dos sistemas de opressões no que tange ao gênero, à raça/
etnia e à classe. Desse modo, voltou-se para os estudos teóricos, perpassando 
temas como a construção do sistema patriarcal, o gênero como uma categoria 
útil de análise histórica, o protagonismo dos movimentos feministas na conquista 
de direitos para as mulheres e a interseccionalidade como instrumento analítico, 
consolidando, assim, uma pesquisa bibliográfica qualitativa no campo da história.

Em primeira instância, analisar-se-á o que a historiadora Gerda Lerner 
(2019) intitulou de “dialética da história das mulheres”, isto é, o paradoxo no que 
se refere à participação feminina ao longo da história, uma vez que, ao mesmo 
tempo em que as mulheres participaram ativamente do processo histórico e con-
tribuíram em diversas esferas da sociedade – políticas, econômicas, educativas, 
religiosas, culturais, literárias e afins – elas foram oprimidas e inferiorizadas den-
tro desse processo (Lerner, 2019). 

Desta feita, parte-se do pressuposto de que a história das mulheres é im-
prescindível para a emancipação feminina, pois ao incorporá-las como sujeitos 
políticos e históricos toda cultura machista e misógina de uma sociedade passa a 
ser questionada, abrindo margem para novas interpretações da história. De acordo 
com Lerner (2019), inicialmente deve-se conceituar o que é história e diferenciar 
o passado não registrado de todos os eventos antigos registrados e interpretados 
como historicamente importantes. 

Isto posto, é necessário frisar que as mulheres são e sempre foram sujei-
tos e agentes da história, ou seja, as mulheres fizeram e participaram da história 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



104

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

tanto quanto os homens, entretanto, dada a exclusão feminina à medida que a 
vivência masculina é enaltecida, o protagonismo foi historicamente integralizado 
aos homens, fazendo com que as mulheres fossem marginalizadas socialmente. 
Apesar da exclusão feminina, é importante elucidar que elas foram e são peças 
fundamentais, e não marginais, no que se refere à consolidação da sociedade e 
construção da civilização. Contudo, durante a maior parte da humanidade, os re-
gistros históricos foram feitos por e para homens, e esse fenômeno foi chamado 
de história universal (Lerner, 2019).

Simultaneamente, o que as mulheres fizeram e vivenciaram foi negligen-
ciado, assim como as suas interpretações. Desse modo, pode-se concluir que o 
registro histórico que se tem é nada mais, nada menos, que um registro unilateral 
e parcial, pois omite a história de metade da humanidade, sendo, dessa forma, 
deturpado, uma vez que narra o processo unicamente através da ótica masculina 
(Lerner, 2019). 

Consoante o exposto, é inegável que as mulheres foram vitimadas e subor-
dinadas aos homens, porém, é um erro básico defini-las essencialmente como 
vítimas, uma vez que essa narrativa contribui para o apagamento e invisibilidade 
das práticas de resistências adotadas por mulheres, além de retirar o seu protago-
nismo como sujeito histórico, colocando-as em uma posição totalizante de vulne-
rabilidade e inferioridade (Lerner, 2019). 

Assim, enfatiza-se que é imprescindível abordar os movimentos feministas 
para o estudo da história das mulheres em sua totalidade e extensão. Inicialmente, 
investiga-se a formação do pensamento feminista e a construção do gênero como 
uma categoria de análise histórica (Scott, 1989). Em seguida, pretende-se ana-
lisar a construção do sistema patriarcal acrescido à ideologia machista (Lerner, 
2018); por conseguinte, destaca-se a trajetória dos movimentos feministas, com 
destaque para a década 1930, pois as mulheres conquistaram direitos importan-
tes em termos formais e judiciais, sobretudo no que se refere ao direito ao voto, 
à propriedade e ao acesso à educação, e posteriormente, ver-se-á o movimento 
feminista nos anos 1960 e 1970, marcado pela conquista de direitos sexuais e 
culturais (Pinto, 2003). Por fim, examina-se a variedade dos sistemas opressores 
e o surgimento da interseccionalidade como um instrumento teórico e prática de 
resistência política (Hill; Bilge, 2021).

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



105

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Gênero e pensamento feminista: uma análise histórica

De modo geral, pode-se afirmar que o gênero é a construção social do 
sexo. Para a historiadora Joan Scott (1989), o gênero é um elemento que cons-
titui as relações baseadas nas diferenças perceptíveis entre os sexos, isto é, uma 
forma básica de dar significado às relações de poder. O termo “gênero” surgiu 
entre as feministas estadunidenses no que tange à rejeição ao determinismo 
biológico, presente no uso de definições como “sexo” ou “diferenciação se-
xual” (Scott, 1989).

Nesse contexto, a categoria gênero é uma reinvindicação das feministas 
contemporâneas, que não acreditam na definição do sexo como fator deter-
minante nas diferenças entre homens e mulheres, pois o gênero e o sexo são 
compreendidos aqui como distintos, apesar de estarem relacionados. A fim de 
corroborar o argumento, tem-se um trecho da obra “O Segundo Sexo” de Si-
mone de Beauvoir (1980), que propõe a desmistificação das representações 
que inferiorizam as mulheres, incentivando uma nova forma de pensar sobre a 
construção do ser mulher:

Ninguém nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum destino biológico, psíqui-
co, econômico define a forma como a fêmea humana assume no seio da so-
ciedade; é o conjunto da civilização que elabora esse produto intermediário 
entre macho e o castrado que qualificam de feminino. [...] a passividade que 
caracterizará essencialmente a mulher “feminina” é um traço que se desen-
volve nela desde os primeiros anos. Mas é um erro pretender que se trata de 
um dado biológico: na verdade, é um destino que lhe é imposto por seus edu-
cadores e pela sociedade (Beauvoir, 1980, p. 9-21).

Ao analisar a fala de Beauvoir, torna-se evidente que “ser mulher” é uma 
construção sociocultural. É possível perceber esse fato sobretudo quando a auto-
ra afirma que “ninguém nasce mulher: torna-se mulher”, ou seja, a feminilidade 
e o comportamento disciplinador imposto às mulheres desde o seu nascimento é 
cultural e não um fato biológico. Em outras palavras, o gênero é uma aquisição 
sociocultural que atribui ao homem e à mulher papeis distintos dentro da socie-
dade, que podem variar conforme os costumes de cada lugar (Scott, 1989). Nessa 
mesma perspectiva, a socióloga Heleieth Saffioti (1987) explica:

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



106

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A identidade social da mulher, assim como a do homem, é construída através 
da atribuição de distintos papeis, que a sociedade espera ver cumpridos pelas 
diferentes categorias de sexo. A sociedade delimita, com bastante precisão, 
os campos em que pode operar a mulher, da mesma forma como escolhe os 
terrenos em que pode atuar o homem (Saffioti, 1987, p. 8).

Historicamente, o conceito de gênero foi utilizado como rejeição ao de-
terminismo biológico e às noções normativas da feminilidade na sociedade. 
Para a historiadora Natalie Davis (1976), o objetivo da análise histórica acerca 
do gênero consiste em desvendar a amplitude dos papeis sexuais e do simbolis-
mo sexual nas variadas sociedades e épocas, a fim de compreender a sua estru-
tura e o seu funcionamento através da preservação ou transformação da ordem 
social (Scott, 1989).

Nesse contexto, os discursos que objetivavam legitimar o homem e a 
mulher como sexos biologicamente e socialmente distintos corroboraram as 
desigualdades políticas, sociais e econômicas entre os gêneros, de modo que 
essas assimetrias foram utilizadas para consolidar comportamentos de subordi-
nação e submissão feminina em diversos aspectos (Piscitelli, 2002). Na mesma 
perspectiva, tem-se a concepção foucaultiana, que elucida acerca da existência 
de dispositivos de poder atuando sobre o indivíduo, um determinado grupo ou 
até mesmo a sociedade como um todo, constituindo um caráter normalizador 
que beneficia as estruturas sociais e as classes dominantes através do controle, 
ou seja, por meio do poder (Foucault, 1979). Dessa maneira, é de suma impor-
tância estudar e compreender as nuances que permeiam a opressão feminina e 
a institucionalização do poder masculino, caracterizado pelo sistema patriarcal.

Patriarcado e opressão de gênero: a institucionalização do                              
poder  masculino

O termo “opressão” significa subordinação forçada e é utilizado para des-
crever a condição vulnerável de indivíduos ou grupos específicos; o patriar-
cado, por sua vez, é a manifestação e institucionalização do poder masculino 
sobre as mulheres e crianças na família e a extensão desse poder na sociedade 
em geral (Lerner, 2019). Desta feita, parte-se da premissa de que “a sociedade 
é patriarcal quando é dominada pelo homem, identificada pelo homem e centra-

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



107

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

da no homem. E também, envolve vários aspectos da opressão das mulheres” 
(Richartz, 2007, p. 35).

A existência da história das mulheres foi ignorada e escondida pelo pa-
triarcado, que as subjugou e fomentou uma narrativa misógina: as mulheres 
não produziram avanços importantes no campo intelectual ou na esfera pública, 
pois estavam ocupadas tratando de questões domésticas/familiares, conforme 
a sua “natureza” (Lerner, 2019). Essa premissa foi baseada no determinismo 
biológico a fim de justificar uma suposta “inferioridade” feminina; sabe-se que 
homens e mulheres possuem distinções biológicas, entretanto, os valores ma-
chistas atribuídos a essas diferenças são resultantes da cultura patriarcal (Ler-
ner, 2019). 

Em “O poder do macho”, Saffioti (1987) afirma que no sistema patriarcal 
a opressão das mulheres pelos homens é inevitável, o que constitui relações de 
gênero desiguais, nas quais o poder masculino é hegemônico em diversas esfe-
ras da sociedade. Assim, a base para o sistema patriarcal é a ideologia machista, 
que defende a superioridade natural dos homens à proporção que as mulheres 
são tidas como inferiores (Saffioti, 1987). Nesse mesmo viés, a socióloga Tere-
zinha Richartz (2007) produziu uma tese na qual aborda as relações de gênero 
no patriarcado:

Analisando como se estabelecem as relações entre homens e mulheres, em 
parte significativa dos países, é possível mostrar como as desigualdades são 
construídas historicamente, numa relação de exploração-dominação e o privi-
légio dos homens em detrimento das mulheres. Isso quer dizer que os valores 
e ideias existentes na sociedade, estabelecem uma hierarquia de poder entre 
os sexos e fazem com que a relação dominação/submissão entre homens e 
mulheres esteja presente em todos os lugares: na família, na empresa, nas 
igrejas, nos sindicatos, nos partidos políticos (Richartz, 2007, p. 26).

Conforme o exposto, entende-se que as relações de gênero estão imbri-
cadas com as relações de poder, ou seja, tem-se uma hierarquização dos pa-
peis sociais desempenhados por homens e mulheres nas mais diversas esferas 
da sociedade. Desse modo, no sistema patriarcal, o homem detém o poder de 
múltiplas formas, demonstrando que a história da humanidade está baseada nas 
relações de gênero (Saffioti, 1987).

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



108

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Historicamente, o “poder masculino” foi legitimado pela Igreja através 
das representações de Eva, a pecadora, fruto de todo mal, e Maria, a redentora, 
exemplo de submissão e obediência. Assim, tal qual a mentalidade produzida 
pelo patriarcado, as ideias conservadoras cristãs estavam intrínsecas na socie-
dade, de modo que os papeis sociais não pudessem ser questionados, baseados 
nessa premissa machista e excludente (Ribeiro, 2000). 

Nesse mesmo viés, evidencia-se que, ao longo da história, a cultura pa-
triarcal produziu dicotomias em torno das representações femininas. O modelo 
ideal de feminilidade, construído sob a égide do patriarcado, corresponde a 
atributos como obediência, subserviência, submissão e invisibilidade. Em con-
trapartida, as mulheres que desafiam essas normas são frequentemente estig-
matizadas, pois “As representações da mulher estão sempre associadas dialogi-
camente às imagens da mulher do lar assim como às da mulher vadia, perdida, 
enfim, a louca da casa” (Leitão, 2018, p. 56). 

Dessa forma, as construções simbólicas em torno da figura feminina são 
frutos  da cultura machista presente no sistema patriarcal, que gerou a inferio-
rização das mulheres em diversos âmbitos sociais, além de constituir um dos 
aspectos para a construção tardia de uma consciência feminista, uma vez que 
“a ideologia machista, que considera o homem um ser superior à mulher, não 
entra apenas na cabeça dos homens. Também as mulheres, marjoritariamen-
te, acreditam nestas ideias e as transmitem aos filhos” (Saffioti, 1987, p. 34). 
Nesse contexto, o machismo estrutural muitas vezes impede as mulheres de 
perceberem as opressões que as cercam, entretanto, isso não significa que elas 
são incapazes de se organizarem politicamente a partir da construção de uma 
consciência feminista.

Trajetória dos movimentos feministas: invisibilidade, resistência 
política e mobilização coletiva

Ao longo da história, as mulheres foram silenciadas de muitas maneiras, 
seja pela religião, pelos sistemas políticos ou pelas regras normativas impostas 
na sociedade. Assim, destaca-se que as denúncias acerca da opressão das mulhe-
res passaram a ter maior alcance com o crescimento dos movimentos feministas, 
que têm seu marco legal no século XIX com as sufragistas, entretanto, sua ação 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



109

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade

política determinante se dá em meados do século XX, quando as mulheres inten-
sificam suas lutas por direitos, igualdade e justiça social (Teles, 1999).

Desse modo, a historiadora Céli Pinto (2003) divide as fases dos movimen-
tos feministas (1ª onda e 2ª onda) como “feminismo bem-comportado” e “femi-
nismo mal-comportado” respectivamente, pois explica que o caráter do primeiro 
não era de ruptura, mas sim de aliança com as estruturas dominantes, diferente-
mente do segundo modelo, que afrontava os poderes e possuía uma postura mais 
radical:

O primeiro não afrontava os poderes, mas buscava apoio neles. Não pode ser 
percebido a partir de uma clivagem de classe social, mas certamente a partir 
da forma como essas mulheres viviam suas posições de elite econômica e 
intelectual. O segundo era de enfrentamento: o feminismo “malcriado” ex-
pressava-se nas passeatas, nos enfrentamentos na Justiça e nas atividades de 
mulheres livre-pensadoras que criavam jornais e escreviam livros e peças de 
teatro. Somavam-se a elas as anarquistas radicais que traziam para a discus-
são o mundo do trabalho, muito distante das preocupações das feministas de 
elite (Pinto, 2003, p. 38).

De acordo com o que foi apontado pela autora, frisa-se que a primeira fase 
do feminismo corresponde ao início do movimento, entre o final do século XIX 
até 1932, quando as mulheres conquistam o direito ao voto, tendo Bertha Lutz 
sua principal líder. A segunda fase está relacionada a um posicionamento mais 
radical em relação à dominação masculina, com mulheres intelectualizadas que 
escreviam em jornais, mas também líderes operárias (Pinto, 2003).

No começo do século XX, o voto era um direito exclusivamente mascu-
lino em quase todos os países do mundo. O novo século trouxe consigo muitas 
transformações e o ideal de modernidade estava em evidência, juntamente com 
as concepções de civilização e progresso. Nesse sentido, muitas mulheres come-
çaram a se mobilizar para garantir o direito ao voto feminino; essas ativistas fica-
ram conhecidas como sufragistas. Gradualmente, entre os anos de 1890 e 1994, 
mulheres de diferentes nações adquiriram o direito de votar e de se candidatar a 
um cargo público (Pinto, 2003). 

Para a historiadora francesa Michelle Perrot (2007), os movimentos femi-
nistas do século XIX e início do século XX buscavam a transformação da condi-
ção feminina na sociedade através, principalmente, da luta pela participação no 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



110

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

cenário eleitoral. Isto posto, entende-se que a conquista do direito ao voto femi-
nino foi um fato muito importante para a história das mulheres. 

Por outro lado, Pinto (2003) destaca que apesar do avanço no que se refere 
à conquista do voto feminino, esse marco não alcançou todas as mulheres, pois 
estava limitado às mulheres casadas que tivessem autorização do marido, viúvas 
e solteiras com renda própria (Pinto, 2003). Nessa mesma perspectiva, a teórica 
June Hahner (2003) alega que a campanha sufragista no Brasil não foi um movi-
mento das massas populares, mas apesar disso, alcançou o mérito de se caracte-
rizar por sua excelente organização e mobilização política. 

De todo modo, o direito ao sufrágio feminino, acompanhado do direito de 
se candidatar e ser eleita, foi conquistado por meio de lutas históricas de longa 
duração com mulheres articuladas que lideraram as primeiras conquistas femi-
nistas e mostraram que lugar de mulher é também na política e nos centros de 
decisão do país. Nessa conjuntura, ampliou-se significativamente o protagonis-
mo feminino na sociedade, porém, a discriminação de gênero persiste, devido à 
cultura patriarcal e ideologia machista que inferioriza as mulheres e muitas vezes 
impossibilita a sua ascensão social, o que faz com que elas sigam lutando pelos 
seus direitos, sendo um dos grandes desafios a ocupação dos espaços de poder 
(Teles, 1999).

A presente análise parte de uma perspectiva histórica que remonta às lutas 
femininas na esfera política, sobretudo no que se refere à conquista dos direitos 
de votar e de ser votada, legalmente consolidados em 1932, após um longo pro-
cesso de mobilização e resistência. Apesar disso, a historiografia reserva pouco 
reconhecimento à atuação feminina, frequentemente atribuindo essas conquistas 
ao desempenho masculino:

A historiografia brasileira, se e quando se refere ao decreto de 1932 ou a 
constituição de 1934, concedendo o sufrágio feminino, geralmente silencia 
sobre o movimento, deixando crer que as mulheres se tornaram eleitoras por 
uma dádiva generosa e espontânea, sem que tivessem lutado ou demonstrado 
qualquer interesse por esse direito (Alves, 1980, p. 13).

Ao negligenciar as lutas das sufragistas na conquista do direito ao voto 
feminino, a historiografia brasileira invisibilizou o protagonismo das mulheres, 
conforme apontou a teórica. Esse silenciamento não é um fenômeno isolado, pois 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



111

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

faz parte de um processo mais amplo de apagamento do protagonismo feminino 
na história política do país, configurando-se, portanto, como uma forma de vio-
lência política de gênero (Rubim; Argolo, 2018). 

Essa marginalização histórica torna ainda mais evidente a disparidade en-
tre a presença numérica das mulheres na sociedade e sua sub-representação nos 
espaços de poder. Apesar de muitas vezes serem maioria, as mulheres são sis-
tematicamente estruturadas em instituições sociais e políticas como se fossem 
um grupo minoritário, cujas reinvindicações são deslegitimadas. Tal conjuntura 
expõe não apenas a persistência de uma ordem patriarcal, mas também a forma 
como o poder político é gerido por lógicas excludentes, que mantêm as mulheres 
afastadas da tomada de decisões (Lerner, 2019).

Dando continuidade à análise, já nos anos 1960 e 1970, tem-se a segunda 
onda do feminismo no Brasil, marcada pelas lutas de direitos civis e culturais; 
nesse período, as discussões voltavam-se para questões de identidade, sexuali-
dade e direitos reprodutivos (Pedro, 2006). Assim, na década de 1970 surgem 
diversos grupos de consciência feminista que se organizam em eventos visando 
discutir pautas femininas, ampliando, dessa forma, as teorias feministas a par-
tir da categoria gênero. Posteriormente, na segunda metade da década de 1980,     
tem-se o começo da desarticulação da teoria homem/mulher, surgindo vários gru-
pos feministas espalhados por todo o país (Teles, 1999). 

Por conseguinte, Pinto (2003) denomina de “feminismo difuso” a segunda 
corrente do feminismo, que se expressa por meio de publicações na imprensa fe-
minista alternativa. Diferentemente das sufragistas, as “feministas difusas”, que 
eram predominantemente professoras, jornalistas e escritoras, trouxeram à tona 
uma série de questões que vão além dos direitos políticos, como a educação fe-
minina, a dominação masculina, a sexualidade e o divórcio.

As estratégias de lutas presentes nos movimentos feministas possibilitaram 
mudanças nas estruturas legais, criação de instrumentos de proteção e ampliação 
dos direitos das mulheres. No entanto, é imprescindível ressaltar que essa é uma 
luta contínua, pois os direitos das mulheres têm sido frequentemente questiona-
dos e muitas vezes são ignorados. Ademais, o movimento feminista é o responsá-
vel por trazer à tona uma série de dilemas sofridos pelas mulheres que perpassam 
a falta de reconhecimento como agentes do processo histórico, a desvalorização 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



112

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

e inferiorização do seu trabalho e a violência doméstica, invizibilizadas pelas 
amarras do patriarcado (Teles, 1999).

Dessa maneira, é fundamental destacar que os avanços conquistados pe-
las mulheres ao longo da história não se deram de forma linear, pacífica ou es-
pontânea, pois foram resultado de intensos processos de mobilização, estratégias 
políticas, resistência e enfrentamento às estruturas patriarcais. Tais conquistas 
exigiram a ruptura de barreiras simbólicas e institucionais, possibilitando a inser-
ção feminina em espaços tradicionalmente ocupados por homens. Esse processo, 
marcado por tensões e desafios constantes, revela a complexidade da luta por 
igualdade de gênero e a necessidade de reposicionar as mulheres como protago-
nistas na história social e política:

O avanço da mulher, nos últimos cem anos, na construção de um protagonis-
mo nas artes, nas ciências, na política, na administração e em muitas profis-
sões consideradas tipicamente masculinas, não tem ocorrido sem dilemas e 
conflitos. Ocupar espaços interditados, saber para poder, conhecer para ser 
reconhecida, transfigurar símbolos para ampliar imaginários vem sendo uma 
tarefa árdua e complexa (Leitão, 2018, p. 58).

Leitão (2018) reforça a ideia de que o protagonismo feminino nos mais 
diversos campos do saber e da atuação pública não foi conquistado sem embates 
significativos. Desse modo, a teórica evidencia que a presença das mulheres em 
espaços historicamente interditados ao sujeito feminino representa uma trans-
gressão das normas sociais que estruturam o patriarcado. 

Outrossim, a autora é categórica ao explicitar a dimensão simbólica dessa 
luta, pois não se trata apenas de adentrar esferas de poder, mas sim de ressignifi-
car os códigos que determinam o que é legítimo, quem pode exercer autoridade 
e como as identidades de gênero são socialmente construídas. Portanto, a transfi-
guração dos símbolos e a ampliação dos imaginários revelam o esforço contínuo 
das mulheres em redefinir os sentidos de pertencimento e legitimidade dentro de 
uma cultura que, historicamente, as marginalizou.

Por fim, entende-se que o feminismo é um movimento político com clareza 
de que as relações patriarcais impostas às mulheres não são naturais, mas sim so-
cioculturais, e por isso há a possibilidade política de sua transformação (Saffioti, 
1987). Estudar os movimentos feministas é o mesmo que desvendar a luta das 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



113

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade

mulheres por reconhecimento e reinvindicação pelo seu lugar na história. Essa 
luta é também pela existência de um grupo social que foi silenciado e que ainda 
resiste atualmente para sair da invisibilidade.

Vale ressaltar que as mulheres são sujeitos plurais e diversos, e o que todas 
têm em comum, independente de classe social, nacionalidade ou raça/etnia é a 
opressão de gênero, no entanto, apesar dessa unidade de opressão, é imprescin-
dível frisar que as mulheres possuem especificidades próprias e que dentro do 
sistema patriarcal, que é também racista e classista, algumas mulheres possuem 
privilégios perante outras, isto é, as opressões que as permeiam são diversas e 
as atingem de diferentes formas, ou seja, certas mulheres estão mais expostas e 
vulneráveis do que outras, conforme ver-se-á adiante.

A emergência da interseccionalidade como instrumento                                      
analítico: da  formulação  teórica  à  aplicação  na  história

A interseccionalidade considera que as categorias de raça, classe, gênero, 
orientação sexual, nacionalidade, capacidade, etnia e faixa etária (entre tantas 
outras categorias de análise) são inter-relacionadas e moldam-se mutuamente. 
Desse modo, a interseccionalidade é uma forma de explicar a complexidade do 
mundo, das pessoas e das experiências humanas, considerando as especificidades 
de determinados grupos na sociedade (Hill; Bilge, 2021).

No Brasil, Pinto (2003) destaca que de 1932 até as primeiras manifestações 
nos anos 1970, pode-se considerar um período de refluxo do movimento feminis-
ta, em que havia pouco espaço para as chamadas pautas específicas. Desta feita, 
Saffioti (1987) assinala que as mulheres afro-brasileiras passam a sistematizar 
seus estudos feministas a partir da sua condição específica de mulher negra, en-
frentando os preconceitos de raça, classe e gênero, pois “Tanto o racismo quanto 
o patriarcado são estruturas de dominação-exploração, que garantem relações 
sociais do mesmo gênero, isto é, também de dominação-exploração” (Saffioti, 
1987, p. 91). O sistema patriarcal de dominação e exploração feminina se torna 
evidente, sobretudo quando se refere à questão da raça/etnia:

 
De modo geral, contudo, a supremacia masculina perpassa todas as classes 
sociais, estando também presente na discriminação racial. Ainda que a supre-
macia dos ricos e brancos torne mais complexa a percepção da dominação das 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



114

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mulheres pelos homens, não se pode negar que a última colocada na “ordem 
das bicadas” é uma mulher. Na sociedade brasileira, esta última posição é 
ocupada por mulheres negras e pobres (Saffioti, 1987, p. 16).

Nesse mesmo viés, Lélia González (1984) elucida sobre o “duplo fenôme-
no do racismo e do sexismo”, onde o racismo se constitui para as mulheres negras 
como a “sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira” (González, 
1984, p. 224). Desta feita, a articulação entre essas duas formas de opressão, ou 
seja, o racismo e o sexismo, proporciona resultados violentos para a mulher negra 
em específico. 

A intelectual Saffioti (1976) aborda a função da mulher escravizada no sis-
tema produtivo da sociedade escravocrata e relaciona com a “prestação de servi-
ços sexuais”. Dessa maneira, a autora enfatiza que a mulher negra foi convertida 
no “instrumento inconsciente que, paulatinamente, minava a ordem estabelecida, 
quer na sua dimensão econômica, quer na sua dimensão familiar” (Saffioti, 1976, 
p. 165). Assim, percebe-se que historicamente a mulher negra foi desumanizada 
e utilizada como objeto sexual, ao passo que à mulher branca cabia a função de 
ser “rainha do lar”.

Nessa mesma linha de pensamento, bell hooks (1995) afirma que o corpo 
da mulher negra, desde a escravidão até a contemporaneidade “tem sido visto 
pelos ocidentais como o símbolo quintessencial de uma presença feminina ‘natu-
ral’, orgânica, mais próxima da natureza, animalística e primitiva” (hooks, 1995, 
p. 468). Isto posto, evidencia-se como a mulher negra foi historicamente animali-
zada e destituída de humanidade, pois “mais do que qualquer grupo de mulheres 
nesta sociedade, as negras têm sido consideradas ‘só corpo, sem mente’” (hooks, 
1995, p. 469).

Nesse sentido, reivindica-se o uso da ferramenta interseccional para se pen-
sar as múltiplas formas de opressões. Originalmente, o termo “interseccionali-
dade” surgiu em 1989, cunhado pela jurista estadunidense Kimberlé Crenshaw 
no tocante à questão racial. Sobre a necessidade da implementação do concei-
to interseccional, Butler (2018) afirma que a teoria feminista demandava uma 
linguagem que representasse de modo completo as mulheres, porém, o próprio 
movimento feminista estava fragmentado e começaram a surgir questionamentos 
referentes à eficiência de tal representatividade. Assim, a interseccionalidade sur-

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



115

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

ge nesse contexto, como uma ferramenta teórica que engloba diversos sistemas 
de opressão:

A interseccionalidade é uma conceituação do problema que busca capturar as 
consequências estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou mais eixos 
de subordinação. Ela trata especificamente da forma pela qual o racismo, o 
patriarcado, a opressão de classe e outros sistemas discriminatórios criam 
desigualdades básicas que estruturam as posições relativas de mulheres, ra-
ças, etnias, classes e outras. Além disso, a interseccionalidade trata da forma 
como ações e políticas específicas geram opressões que fluem ao longo de 
tais eixos, constituindo aspectos dinâmicos ou ativos do desempoderamento 
(Crenshaw, 2002, p. 177).

A partir dos estudos teóricos, percebe-se que o conceito interseccional 
desconstrói a ideia de universalidade das mulheres, pois “Ao ter como objetivo 
a diversidade de experiências, há a consequente quebra de uma visão universal” 
(Ribeiro, 2017, p. 61), reconhecendo, dessa maneira, a pluralidade dos sujei-
tos femininos e das opressões que as cercam. Em outras palavras, uma mulher 
branca pertencente à elite não vai experenciar as mesmas formas de opressões 
que uma mulher negra periférica, tendo em vista que “Uma mulher negra terá 
experiências distintas de uma mulher branca por conta de sua localização so-
cial, vai experimentar gênero de uma outra forma” (Ribeiro, 2017, p. 61).

O reconhecimento da multiplicidade de opressões enfrentadas pelas                   
mulheres não minimiza a opressão primeira no tocante ao gênero, mas sim ad-
mite que em uma sociedade patriarcal, machista, racista e classista os grupos 
sociais de maior vulnerabilidade estarão mais expostos aos variados tipos de 
exploração:

Assim como é verdadeiro o fato de que todas as mulheres estão, de algum 
modo, sujeitas de peso da discriminação de gênero, também é verdade que 
outros fatores relacionados as suas identidades sociais, tais como classe, cas-
ta, raça, cor, etnia, religião, origem nacional e orientação sexual, são diferen-
ças que fazem diferença na forma como vários grupos de mulheres vivenciam 
a discriminação. Tais elementos diferenciais podem criar problemas e vulne-
rabilidades exclusivos de subgrupos específicos de mulheres, ou que afetam 
desproporcionalmente apenas algumas mulheres (Crenshaw, 2002, p. 173).

Em suma, a interrelação do patriarcado com o racismo evidencia os sujeitos 
femininos mais expostos às opressões cotidianas, sendo imprescindível adotar a 
interseccionalidade como instrumento de análise, a fim de abordar a complexi-

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



116

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

dade dos problemas específicos de determinados grupos. Por fim, enfatiza-se que 
a interseccionalidade considera as pautas identitárias coletivas, se mostrando ao 
mesmo tempo como um projeto de conhecimento e uma forma de resistência po-
lítica (Hill; Bilge, 2021). 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Conforme os apontamentos teóricos, a presente pesquisa parte do pressu-
posto de que o estudo da história das mulheres é fundamental para a emancipa-
ção feminina. Desse modo, pretendeu-se abordar a trajetória dos movimentos 
feministas, considerando o gênero como uma categoria útil de análise histórica 
e a construção da história das mulheres como combustível para a formação do 
pensamento feminista e mobilizações coletivas como práticas de resistência ao 
sistema patriarcal.

Demonstrou-se que no Brasil, a história dos movimentos feministas foi 
permeada por diversidades e peculiaridades representada por mulheres que mar-
caram a história e enfrentaram a sociedade patriarcal a fim de desfazer narrativas 
misóginas e machistas que inferiorizaram as mulheres ao longo dos séculos. As-
sim, pretendeu-se evidenciar que o feminismo é um movimento coletivo pautado 
na luta pelo reconhecimento das mulheres como sujeitos ativos na sociedade, 
através da desmistificação de verdades absolutas baseadas em premissas limitan-
tes, como a ideia de que a submissão das mulheres estava presente na natureza 
feminina, dados os estereótipos consolidados na sociedade patriarcal e as crenças 
religiosas que impuseram durante séculos posições subalternas às mulheres. 

Além disso, evidenciou-se a variedade dos sistemas de opressões femininos 
a partir das intersecções de gênero, raça/etnia e classe, enfatizando que determi-
nadas mulheres estão mais vulneráveis do que outras, tendo em vista que uma so-
ciedade patriarcal é também racista e elitista, impactando a vivência feminina de 
diferentes formas. Por conseguinte, foram discutidas as nuances que permeiam a 
exploração das mulheres através da institucionalização do poder masculino e as 
estratégias de resistência contra esse sistema de dominação. 

Por fim, constata-se que o debate em torno das questões relacionadas ao 
gênero, o conhecimento acerca da história das mulheres, a construção de uma 

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



117

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

consciência feminista, a ferramenta interseccional como resposta aos diversos 
sistemas de opressões, o senso de coletividade entre as mulheres e a mobiliza-
ção política são primordiais para a autonomia feminina, a fim de tornar possível 
pensar em uma sociedade mais justa e livre das discriminações de gênero, raça e 
classe social.

REFERÊNCIAS

ALVES, B. M. Ideologia e feminismo: a luta da mulher pelo voto no Brasil. 
Petrópolis: Vozes, 1980. 

BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo: a experiência vivida. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1980.

BUTLER. J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em as-
pectos da discriminação racial relativos a gênero. Tradução Liane Schneider. 
Los Angeles: University of California, 2002.

DAVIS, Natalie. Womens History in Transition: the European case. Feminist 
Studies, v.3, n.3/4, 1976, p.83-103.

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. 21. ed. Rio de Janeiro: Edições Graal, 
1979. 

GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista ciências 
sociais hoje, v. 2, n. 1, p. 223-244, 1984.

HILL COLLINS, Patricia; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Editora Boitem-
po, 2021.

HAHNER, June E. Emancipação do sexo feminino. A luta pelos direitos da mu-
lher no Brasil, 1850-1940. Florianópolis: EDUNISC, 2003, p.333.

HOOKS, Bell. Intelectuais negras. Estudos Feministas, Rio de Janeiro, v. 3, n. 
2, p. 464-478, 1995.

LEITÃO, Cláudia. Imaginário, mulher e poder no Brasil: reflexões acerca do im-
peachment de Dilma Rousseff. In: RUBIM, Linda; ARGOLO, Fernanda (orgs.). 
Golpe na perspectiva de gênero. Salvador: EDUFBA, 2018. p. 51-61.

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade



118

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulhe-
res pelos homens. São Paulo, Cultrix, 2019.

RUBIM, Linda; ARGOLO, Fernanda. Precisamos falar de gênero. In: RUBIM, 
Linda; ARGOLO, Fernanda (orgs.). Golpe na perspectiva de gênero. Salvador: 
EDUFBA, 2018. p. 15-26.

PEDRO, Joana Maria. Narrativas fundadoras do feminismo: poderes e conflitos 
(1970- 1978). Revista Brasileira de História. São Paulo, Anpuh, n.52, vol. 26, 
2006. p. 249-272

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto. 2007.

PINTO, Céli Regina Jardim. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: 
F. Perseu Abramo, 2003.

PISCITELLI, Adriana. “Recriando a (categoria) mulher?”. In: ALGRANTI, 
L. (org.). “A prática feminista e o conceito de gênero”. Textos Didáticos, nº 48. 
Campinas, IFCHUnicamp, 2002, p. 7-42.

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo, Companhia das Letras, 2017.

RIBEIRO, Silvana Mota. Ser Eva e dever ser Maria: paradigmas do femini-
no no Cristianismo. In: CONGRESSO PORTUGUÊS DE SOCIOLOGIA, IV, 
2000, Coimbra. Anais... Coimbra: Editora da Universidade de Coimbra, 2000. p. 
1-26.

RICHARTZ, Terezinha. Paradoxos da implementação da lei de cotas para car-
gos no legislativo paulista nos partidos PT, PSDB e PFL. Tese (Doutorado em 
Ciências Sociais) – Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciências Sociais da 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC - SP). São Paulo, 2007, p. 
26-52.

SAFFIOTI, Heileitch I.B., Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Funda-
ção Perseu Abramo, 2004. (Coleção Brasil Urgente).

SAFFIOTI, Heleitch I.B. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987.

SAFFIOTI, Heleieth I.B. Trabalho feminino e capitalismo. Perspectivas: Revista 
de Ciências Sociais, v. 1, 1976.

SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil para a análise histórica. 1º edi-
ção, 1989.

TELES, Maria Amélia de Almeida. Breve história do feminismo no Brasil. São 
Paulo: Brasiliense, 1999.

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



119

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

História das Mulheres e Feminismos: resistência política e mobilização coletiva à luz da interseccionalidade

CAPÍTULO 9CAPÍTULO 9
CORPO, COR E GÊNERO FADE IN: 

RACISMO E SEXISMO NA TELEDRAMATURGIA 
BRASILEIRA SOB A LUZ DO 

PENSAMENTO DE LÉLIA GONZALEZ
Aline Ribeiro Mendes1

Resumo: No audiovisual tupiniquim, especialmente nas novelas, a representação de 
pessoas negras foi marcada por estereótipos racistas e pela sexualização de seus cor-
pos, reflexo de uma estrutura colonial que, como denunciou Lélia Gonzalez, reduziu 
a existência negra a meros objetos de desejo ou de serviço. Em obras como Racismo 
e Sexismo na Cultura Brasileira (1984), Gonzalez expõe como a mídia reforça a 
“hipererotização do corpo negro”, herança da escravidão, que transforma mulheres 
negras em “objetos sexuais” e homens negros em símbolos de virilidade agressiva, 
negando-lhes uma possível humanidade. Nas décadas de 1970 a 1990, novelas como 
Escrava Isaura (1976) e Xica da Silva (1996) perpetuaram a figura do negro como 
subalterno ou exótico, enquanto personagens negras raramente ocupavam papéis cen-
trais sem serem sexualizadas ou demonizadas. Gonzalez criticava essa “democracia 
racial performática”, que usa a presença negra apenas para reforçar hierarquias. Ela 
defendia que a representação midiática deveria celebrar a cultura afro-brasileira — 
sua religiosidade, resistência e intelectualidade — em vez de reduzir corpos negros 
a ferramentas de entretenimento branco. Atualmente, mesmo com avanços como Da 
Cor do Pecado (2004) e Lado a Lado (2012), que trouxeram protagonistas negras, 
a estereotipização persiste em tramas que retratam as mulheres negras como subal-
ternas ou oprimidas. Para Gonzalez, combater essa narrativa exige não só denunciar, 
mas reconstruir imaginários. O objetivo deste estudo é expor a problemática da ex-
ploração da imagem negra pelas telenovelas brasileiras levando em consideração o 
pensamento de Lélia Gonzalez, abrindo uma reflexão sobre o poder do audiovisual 
na manutenção do negro num status inferiorizado na sociedade e o da cultura negra 
para combater estes problemas denunciados.

Palavras-chave: racismo, sexismo, teledramaturgia, Lélia Gonzalez.

1 Mestranda em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará. Pós-graduando em Direito das Pes-
soas Vulneráveis pela I9. Bacharelando em Ciências Sociais pela Universidade Federal do Ceará. 
Bolsista e Pesquisadora NUSS/UFC. Coordenadora do Socichina e membro da diretoria acadêmica 
do GE China da Universidade de Brasília.

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



120

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

DA DESIGUALDADE	 AO PROTAGONISMO: O LONGO CAMINHO DAS                    
NOVELAS   ANTIRRACISTAS

O corpo negro sempre esteve presente na teledramaturgia brasileira, em 
especial, nas telenovelas. Não é difícil fazer um exercício da memória e abstrair 
dela rostos marcantes de obras históricas da televisão, mas os motivos não são 
puramente pelo talento inegável ou importância dessas personalidades da mídia, 
eles envolvem o apagamento do negro no audiovisual e também a sexualização 
de seu corpo, expresso muitas vezes como marca registrada do eros do nosso país 
tropical.

Não obstante a importância de se trabalhar a temática do sexo sem tabus 
nas mídias, a grande questão é que a representação histórica dos negros no audio-
visual brasileiro traz consigo uma marca do racismo e do sexismo que estruturou 
a sociedade no nosso país, desde suas bases até as suas possibilidades sociais de 
emancipação: ainda que o negro tenha ocupado espaços que antes eram majo-
ritariamente ocupados por pessoas caucasianas ou pardas, esses espaços ainda 
carregam o usofruto da exploração da imagem da pessoa negra, especialmente 
das mulheres.

O lugar em que nos situamos determinará nossa interpretação sobre o duplo 
fenômeno do racismo e do sexismo. Para nós o racismo se constitui como a 
sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira. Nesse sentido, ve-
remos que sua articulação com o sexismo produz efeitos violentos sobre a 
mulher negra em particular. (Gonzalez, p. 224)

Em Escrava Isaura, narrativas no contexto da escravização dos negros 
no Brasil se deram por meio de uma estratégia discursiva que minimizava a 
violência estrutural da escravidão ao centrar a figura da protagonista como uma 
mulher branca e de virtude ilibada, deslocando o foco das atrocidades cometi-
das contra corpos negros. Ao apresentar Leôncio, um homem branco de origem 
escravizada, como o antagonista extremamente maligno da trama, a obra relati-
viza a crueldade do sistema escravagista, sugerindo que a maldade não era ine-
rente à branquitude, mas sim a indivíduos moralmente corruptos. Essa constru-
ção narrativa reforça um imaginário no qual a opressão pode ser perpetrada por 
qualquer agente, independentemente de sua posição racial, mascarando assim 

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



121

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

a realidade histórica de que a violência era sistematicamente direcionada dos 
brancos para os negros. Dessa forma, a obra contribui para uma diluição da 
responsabilidade racial, transformando o branco em vítima potencial e atenu-
ando a brutalidade do regime escravista.

O corpo negro, quando presente na narrativa externa à protagonista, é 
frequentemente reduzido a um objeto de fetiche ou a um elemento de contraste 
que reforça a superioridade moral e estética de Isaura. As relações interraciais 
são representadas de forma a privilegiar a branquitude, seja pela idealização 
da mestiçagem como forma de embranquecimento, seja pela sexualização do 
corpo negro em posições subalternas. Essa dinâmica não apenas reforça hie-
rarquias raciais, mas também perpetua a ideia de que a negritude só pode ser 
valorizada quando associada à branquitude, seja através da domesticação, seja 
através da submissão. A narrativa, portanto, reproduz um olhar colonial que 
eroticiza e subjuga o corpo negro, ao mesmo tempo em que nega a agência e a 
humanidade plena desses indivíduos.

A obra contribuiu para a construção de um estereótipo problemático: o da 
negra cruel e malvada, em oposição à figura angelical de Isaura. A personagem 
da atriz Léa Garcia, uma negra que tinha raiva de Isaura, causou um temor so-
cial verdadeiro para a atriz que interpretou a personagem, antagonista de Lucé-
lia Santos na trama. Segundo a atriz em entrevista com Pedro Bial, ela chegou 
a sofrer agressões físicas devido às ações de sua personagem:

Eu sou uma mulher que gosta de fazer feira e mercado. Então, eu fui à fei-
ra quando eu morava no Flamengo. Uma criatura pegou um peixe enorme 
e bateu nas minhas costas, porque eu estava sendo perversa com a Isau-
ra. Apanhei também, levei um beliscão de lágrimas descerem dos olhos. 
(QUEM, 2023)

Esse tipo de dicotomia reforça um truísmo racista que associa a negritude 
à perversidade, invertendo a lógica real da opressão escravocrata, na qual a vio-
lência partia majoritariamente dos brancos em direção aos negros. Ao apresentar 
personagens negras como antagonistas ou figuras moralmente dúbias, a narrativa 
incita um imaginário popular que justifica a dominação branca como necessária 
para conter supostos excessos da pessoa negra, excluindo, por exemplo, a lógica 
da opressão. Essa estratégia discursiva não apenas obscurece as verdadeiras re-

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



122

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

lações de poder, mas também naturaliza a subalternidade negra, reforçando um 
sistema simbólico que legitima a opressão racial sob o véu de uma suposta neu-
tralidade narrativa.

A novela Xica da Silva, ao retratar a figura histórica de Francisca da Silva, 
constrói uma narrativa que hiperboliza a sexualização da personagem, apresen-
tando-a como um símbolo de sensualidade selvagem e exótico de poder sedutor, 
mas ao mesmo tempo a coloca em oposição a um padrão social de moralidade e 
decência. Xica é representada como uma mulher que utiliza seu corpo e sua sexu-
alidade como armas de ascensão social, mas essa representação frequentemente a 
reduz a uma caricatura da negra lasciva e sem escrúpulos, reforçando estereótipos 
racistas que associam a mulher negra à falta de pudor e à transgressão desmedida. 
Enquanto personagens brancas são dotadas de virtudes como recato e nobreza, 
Xica é pintada como uma figura excêntrica, debochada e, por vezes, cruel, como 
se sua conduta fosse justificada apenas por sua condição de ex-escravizada, mas 
sem que isso a redimisse de uma suposta falta de caráter.

Nas raras ocasiões em que a sociedade expressa algum desejo por mulheres 
negras, é quase sempre pela ideia de que a mulher negra é um “sabor diferente” 
e “mais apimentado” de mulher. O corpo feminino negro é hipersexualizado, 
considerado exótico e pecaminoso. Quem nunca ouviu falar que a mulher 
negra tem a “cor do pecado”? Essa é a brecha que sobrou para que o racismo 
continue a ser imposto às mulheres negras: a dicotomia do gostoso, exótico 
e diferente, mas que ao mesmo tempo é proibido, impensável, pecaminoso e 
não serve para o matrimônio ou monogamia. (SINPSI)

As cenas marcantes da trama frequentemente destacam atos de vingança 
ou crueldade cometidos por Xica contra aqueles que a oprimem, como senhores 
de engenho, rivais e figuras da elite colonial. No entanto, a narrativa tende a en-
fatizar esses momentos como prova de sua personalidade supostamente tirânica, 
enquanto as violências sofridas por ela – físicas, psicológicas e simbólicas – são 
minimizadas ou tratadas como pano de fundo. Pouco se discute, por exemplo, 
sobre a maldade intrínseca de um sistema escravocrata que a reduziu à condição 
de objeto sexual antes de sua ascensão, ou sobre a hipocrisia de uma sociedade 
que a condenava moralmente enquanto se beneficiava de sua exploração. Em vez 
disso, a trama reforça a ideia de que Xica, ao alcançar poder, replicava a cruelda-
de de seus opressores, como se sua negritude a impedisse de exercer autoridade 
com nobreza, diferentemente das figuras brancas que detinham o mesmo status.

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



123

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Essa representação não apenas sexualiza o corpo negro feminino, mas tam-
bém o associa a uma moralidade questionável, como se a agência de Xica só 
pudesse se manifestar através da luxúria, da vingança e do deboche. A novela, ao 
mesmo tempo em que a coloca como protagonista, a aprisiona em estereótipos 
que a impedem de ser vista como uma mulher complexa, capaz de virtudes como 
compaixão e dignidade em pé de igualdade com as personagens brancas. Dessa 
forma, Xica da Silva acaba por reforçar uma visão colonial da negritude, na qual 
a mulher negra só pode existir como figura ou hipersexualizada ou cruel, nunca 
plenamente humana dentro dos padrões sociais dominantes. A obra, portanto, 
falha em subverter verdadeiramente as estruturas racistas que pretende criticar, 
perpetuando uma imagem da negra como sendo transgressora por excelência, 
cujas ações são sempre lidas através do viés da desmedida e da falta de decência.

Já a primeira versão televisiva de Escrava Isaura, exibida em 1976 pela 
Rede Globo, surgiu em um Brasil ainda sob a ditadura militar, onde discussões 
sobre racismo eram sistematicamente silenciadas pelo regime. A novela, adap-
tada do romance do século XIX, chegou às telas em um momento em que a de-
sigualdade racial era tratada como resquício de um passado superado, apesar da 
marginalização da população negra ser evidente nas periferias e nos indicadores 
sociais. A obra reforçava uma cosmovisão que privilegiava o embranquecimento 
como solução moralmente aceitável, apresentando uma heroína branca em um 
contexto escravocrata como forma de amenizar o desconforto da elite brasileira 
com seu próprio passado colonial. A pobreza e a violência eram retratadas como 
falhas individuais, nunca como fruto de estruturas históricas de opressão, ali-
nhando-se à ética conservadora do regime militar que preferiu culpar o indivíduo 
a questionar o sistema.

Já Xica da Silva, também produzida pela extinta Manchete em 1996, foi ao 
ar em um contexto muito diferente: o Brasil vivia a redemocratização, os movi-
mentos negros ganhavam visibilidade e o debate sobre identidade racial começa-
va a ocupar espaço na mídia. No entanto, a novela optou por uma abordagem que 
sexualizava e caricaturava sua protagonista, refletindo um imaginário midiático 
que ainda via o corpo negro através do viés do exotismo e da transgressão. Ape-
sar de falar sobre escravidão e resistência, a trama centrou-se nos excessos e na 
luxúria de Xica, reforçando estereótipos que associam a mulher negra à falta de 

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



124

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

decência e ao poder corruptor. Enquanto isso, a realidade da pobreza e da margi-
nalização da população negra nos anos 90 era escamoteada pela narrativa de um 
Brasil mestiço e harmônico, que ignorava o racismo estrutural em nome de uma 
falsa democracia racial.

As duas novelas, embora distantes no tempo de produção, revelam como a 
televisão brasileira lidou com a questão racial em momentos distintos: nos anos 
70, sob um regime autoritário que negava o racismo, e nos anos 90, em uma 
democracia recente que preferia romantizar a mestiçagem a enfrentar a desigual-
dade. Em ambos os casos, faltou uma ética narrativa que desse voz plena aos 
personagens negros, sem reduzi-los a símbolos de sofrimento, sexualização ou 
comicidade. Apesar de seu sucesso comercial, essas obras perpetuaram uma mo-
ral midiática que sempre tratou a negritude como problema ou espetáculo, nunca 
como protagonista de sua própria história em pé de igualdade. Essa marginaliza-
ção simbólica ainda ecoa hoje, mostrando que a luta por representação digna na 
cultura popular segue mais necessária do que nunca.

DO ESTEREÓTIPO À COMPLEXIDADE: O LONGO CAMINHO DA 
REPRESENTAÇÃO

Após a redemocratização, o Brasil passou a discutir com mais seriedade 
as questões raciais, que antes eram frequentemente ignoradas ou tratadas como 
um problema secundário. O movimento negro, já ativo mesmo durante o perí-
odo autoritário, ganhou ainda mais força nos anos 1980, pressionando para que 
o racismo e as desigualdades estruturais fossem reconhecidos como problemas 
centrais da sociedade. A nova Constituição, promulgada em 1988, refletiu parte 
dessa mudança ao incluir medidas contra o racismo, mas foi nas décadas se-
guintes que o debate se aprofundou de fato. Aos poucos, o mito da suposta de-
mocracia racial foi sendo desconstruído, abrindo espaço para discussões mais 
francas sobre discriminação, acesso desigual a oportunidades e a necessidade 
de reparação histórica.

A partir dos anos 1990, o tema foi ganhando maior espaço na mídia, na 
academia e nas políticas públicas, embora sempre enfrentando resistências. A 
adoção de ações afirmativas, como as cotas raciais, tornou-se um marco impor-
tante, mostrando uma tentativa de corrigir desigualdades profundas. No entanto, 

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



125

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

mesmo com avanços, o racismo segue sendo um desafio estrutural, muitas vezes 
negado ou minimizado por setores da sociedade que insistem em tratar o pro-
blema como algo superado. Apesar disso, a persistência do movimento negro e o 
crescente engajamento de novas gerações têm mantido a discussão viva, demons-
trando que a luta por igualdade racial ainda é uma pauta urgente e necessária.

Com o passar do tempo, as novelas começaram a incluir mais personagens 
negros em papéis relevantes, mesmo que ainda com limitações. Em Da Cor do 
Pecado (2004), Taís Araújo interpretou sua segunda protagonista em novelas, a 
primeira na Rede Globo. Sua personagem vive um relacionamento interracial 
com um jovem branco e tem ambições e conflitos próprios, além de uma narrati-
va de progressão social. Ainda que não se possa discutir sobre uma visão menos 
subalterna do negro na sociedade pela ótica da protagonista – Preta, a persona-
gem central, é pobre e nordestina – a novela trouxe outros personagens que que-
braram o padrão da imagem do negro na TV, como o advogado negro vivido por 
Rocco Pitanga.

Taís Araújo é, como pessoa negra e para além disso, um dos nomes mais 
significativos da dramaturgia brasileira contemporânea, destacando-se não ape-
nas por sua excelência artística, mas por sua atuação como catalisadora de dis-
cussões sobre representatividade racial na televisão. Sua trajetória ilustra tanto 
os avanços quanto as contradições inerentes à inserção de artistas negros em um 
meio historicamente marcado por estruturas excludentes. Desde seus primeiros 
trabalhos até suas atuações mais recentes, a atriz tem desafiado convenções ao 
ocupar espaços tradicionalmente reservados a atrizes brancas, reconfigurando pa-
peis sociais e abrindo caminho para novas narrativas.

Um dos momentos mais emblemáticos da trajetória da atriz ocorreu em 
Viver a Vida (2009), quando se tornou a primeira atriz negra a interpretar uma 
das icônicas protagonistas do autor Manoel Carlos. Embora sua presença tenha 
representado um marco simbólico na quebra de barreiras raciais, a construção da 
personagem revelou as ambiguidades desse processo. A cena em que sua perso-
nagem, Helena, se ajoelha diante da antagonista, interpretada por Lilia Cabral, 
tornou-se objeto de intenso debate, expondo como a inclusão periférica de corpos 
negros muitas vezes ocorre sem a devida subversão das hierarquias sociais. Esse 
episódio demonstra os limites da representação em um contexto midiático que 

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



126

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

ainda opera sob lógicas assimilacionistas, onde a presença negra nem sempre se 
traduz em agência narrativa.

Em Cheias de Charme (2012), Araújo reafirmou seu protagonismo ao en-
carnar Penha, personagem que tinha um papel de representar mulheres negras de 
origem popular. Diferentemente de representações anteriores, sua atuação con-
feriu complexidade a uma empregada doméstica que transcende sua condição 
social, articulando uma crítica implícita às estruturas de classe. Ainda assim, sua 
personagem era uma mulher periférica, em um casamento iô-iô com um marido, 
também negro, que representava o estereótipo do “negro vagabundo e preguiço-
so”. Penha, mesmo percebendo-se oprimida e tendo sua vida atrasada por esse 
companheiro, e que, na trama, teve oportunidades de conhecer homens melhores, 
teve seu “final feliz” nessa relação fadada ao transtorno.

A primeira coisa que a gente percebe, nesse papo de racismo é que todo 
mundo acha que é natural. Que negro tem mais é que viver na miséria. Por 
que? Ora, porque ele tem umas qualidades que não estão com nada: irres-
ponsabilidade, incapacidade intelectual, criancice, etc. e tal. (GONZALEZ, 
1984, p. 226)

Também em 2012, a Rede Globo produziu Lado a Lado, uma novela que 
adaptou o Rio de Janeiro depois da abolição da escravidão no Brasil e que mos-
trava a realidade de negros e mulheres no século XX com o Brasil proclamado 
como República. Com um duplo casal protagonista - um afrodescendente e um 
caucasiano, a novela vencedora do Emmy quebrou o paradigma reproduzido por 
muitos elitistas de que os excluídos e marginalizados da sociedade não tiveram 
um papel construtor no progresso da nação. A própria Lélia González denuncia 
que o sociólogo Caio Prado Jr.2 reproduziu esse discurso ao representar os negros 
como “pessoas de baixo nível intelectual” e associando-os a pessoas não dis-
tantes àqueles em “nível de barbárie”. Sobre isso, o pesquisador Richard Santos 
também dissertou:

Deste modo, ao conjugar as ações populares e discriminar seus sujeitos cole-
tivos, o autor impõe-nos a concordância com Bourdieu (1983;2013) quando 
trata da questão do racismo da inteligência, e, também, do Campo do poder, 

2 As frases de Caio Prado Jr. citadas nesse artigo, a despeito de estarem numa afirmação correlata a 
crítica de Lélia Gonzalez ao pensador, estão presentes no artigo de Richard Santos sobre O Negro 
Objetificado na Obra de Caio Prado Jr. e Florestan Fernandes, cujo link de acesso encontra-se nas 
referências bibliográficas deste trabalho.

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



127

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Campo intelectual e Habitus de classe. Neste, Bourdieu traça um paralelo 
com a formação da intelectualidade ocidental, a disputa por espaço social de 
suas construções, frente ao bloqueio imposto pela ideologia dominante, que 
será sempre, segundo ele, oriundo da burguesia controladora dos meios for-
madores do habitus. (SANTOS, 2017)

Em Babilônia (2015), outro aspecto do racismo institucionalizado em tra-
mas atravessa mais um artista, desta vez um personagem do ator Marcello Melo 
Jr. Interpretando um jovem e bonito instrutor de slackline, a trama de Ivan entra 
na discussão sobre o racismo como uma crítica social, com o personagem sendo 
preso pela polícia erroneamente. O caso foi inspirado por uma situação real vi-
vida no Brasil, quando o jovem ator Vinícius Romão ficou dezesseis dias preso 
injustamente por ter características parecidas com a de um suspeito de assalto.

Além disso, aqui também se tem a presença policial; só que não é para prote-
ger, mas para reprimir, violentar e amedrontar. É por aí que se entende porque 
o outro lugar natural do negro sejam as prisões. A sistemática repressão po-
licial, dado o seu caráter racista, tem por objetivo próximo a instauração da 
submissão (...) . (GONZALEZ, 1984)

A trama da novela do horário das oito poderia ter se aprofundado nessa 
questão ao dar a Ivan o poder de discutir corajosamente a opressão sofrida pelo 
negro no Brasil, a despeito de sua classe social, aparência ou valores, mas o que 
aconteceu foi que sua trama foi reduzida a uma espécie de sensacionalismo onde 
o personagem, um homem gay assumido3 que recém havia encontrado o amor 
nos braços de um homem mais velho, é atropelado e vira paraplégico, criando 
uma trama de dores ainda maior ao personagem já retratado como marginalizado 
por sua cor.

3 Também é possível discutir homofobia através do personagem Ivan, não necessariamente pela sua 
trama na novela, mas pela mudança de seu enredo devido à rejeição popular do seu par programado 
para Babilônia. Originalmente, Marcos Pasquim seria o seu par romântico na trama, porém, segundo 
Pasquim, após um beijo transmitido entre duas personagens femininas idosas da novela, interpre-
tadas pelas veteranas do teatro Nathalia Timberg e Fernanda Montenegro, o público conservador 
brasileiro demonstrou desconforto e reprovação das tramas progressistas escrita por Gilberto Braga, 
forçando o personagem de Pasquim, que deveria ser um homem gay, a virar hétero. O personagem 
de Marcello Melo Jr. ganhou, então, um novo par, desta vez interpretado pelo ator Cláudio Lins, que 
entrou no meio da novela. Mesmo com inúmeras adaptações para agradar o público conservador, 
Babilônia ainda teve um problema significativo de queda de audiência, demonstrando que, na época 
da novela, setores com pensamentos mais retrógrados controlavam até mesmo narrativas previamente 
apresentadas em roteiros para a TV. Veja mais em: https://www.terra.com.br/diversao/tv/marcos-pas-
quim-revela-crise-nos-bastidores-de-babilonia-por-be ijo-lesbico,ee7bb593562fb52273acd49c78c11c-
de51jtg4yp.html

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez

http://www.terra.com.br/diversao/tv/marcos-pasquim-revela-crise-nos-bastidores-de-babilonia-por-be
http://www.terra.com.br/diversao/tv/marcos-pasquim-revela-crise-nos-bastidores-de-babilonia-por-be


128

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

A Força do Querer (2017) foi uma novela que bateu recordes de audiência 
ao adaptar a história de Bibi Perigosa para a TV. Originalmente, Bibi (apelido 
de Fabiana Escobar, mulher que inspirou a personagem da trama) é uma mulher 
negra, mas na história, ela foi interpretada pela atriz Juliana Paes. Ninguém dis-
cutiu essa mudança na narrativa, mas, para além do questionamento de que seja 
ou não necessário problematizar essa troca, a novela teve como pano de fundo 
o racismo in facto sofrido por atores de fato negros presentes na narrativa. Lucy 
Ramos4 e Jonathan Azevedo5, respectivamente, foram vítimas de discriminação 
racial pautada pela origem e história de seus personagens na trama.

Representações tardias do racismo na sociedade brasileira surgiram com 
um impacto positivo em Amor de Mãe (2019). A novela foi bem sucedida ao 
mostrar que nem mesmo as crianças estão imunes a violência institucional da po-
lícia contra pessoas negras. Taís Araújo, nesta novela, interpreta a mãe do menino 
Tiago, que passa por várias situações de racismo e a atriz comentou a adaptação 
do momento em que seu filho em cena é preso erroneamente pela polícia em um 
arrastão na praia.

Toda a sequência do desaparecimento do Tiago nos atravessa de formas muito 
pessoais. Ver a injustiça, o racismo, o abuso mexe com a gente, mesmo na 
ficção. Recebi muitas mensagens durante o capítulo de hoje e me envolvi com 
as emoções que essas cenas despertaram em vocês. É duro, sim, é real demais, 
mas profundamente necessário expor o que acontece todos os dias há décadas 
nas cidades do nosso país.6 (ARAÚJO, 2020)

O ano de 2024 representou um marco significativo na trajetória das nove-
las brasileiras. Pela primeira vez em quase um século de história, a Rede Globo 
exibiu três produções consecutivas protagonizadas por atores afrodescendentes: 
Mania de Você, Garota do Momento e Volta Por Cima. Essas obras não apenas 
consolidaram a viabilidade do protagonismo negro, mas também naturalizaram 
sua presença no imaginário televisivo. Tal avanço, dada sua relevância histórica, 
configura-se como uma das mais expressivas conquistas na luta pela equidade 
racial no cenário audiovisual nacional. Isso mostra que a experiência e o peso de 
suportar a evolução da TV e a tolerância dos espectadores carregadas “nas cos-
4 Lucy Ramos sofreu racismo online. Uma conta no aplicativo Instagram a chamou de “macaca” 
e falou que ela “deveria se matar” por ser negra.
5 O ator Jonathan Azevedo também sofreu racismo online quando uma internauta insinuou que 
“papel de traficante cai bem para ele”.
6  Taís Araújo, via Instagram.

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



129

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

tas” por atores e atrizes de gerações anteriores possibilitou uma quebra no status 
quo branco do protagonismo enraizado no imaginário do público.

Projetos como o remake da novela Vale Tudo (2025), hoje, podem fazer 
a adaptação de personagens canonicamente brancos para pessoas negras. Isso 
aconteceu com a troca da protagonista Maria de Fátima — originalmente inter-
pretada por Glória Pires — por Bella Campos e de sua mãe, que no original de 
1988 foi interpretada por Regina Duarte, e que na versão de 2025 foi trocada por 
Taís Araújo. Isso, no entanto, não isentou a novela de críticas a forma como os 
personagens negros são retratados com as mudanças do enredo e com as falas 
problemáticas da vilã Odete Roitman sobre pessoas afrodescendentes. O apelo 
humorístico e sarcástico da vilã fez com que a afirmação “ela não é tão preta 
assim”, dita pela personagem ao apontar para Maria de Fátima, não tenha causa-
do uma comoção negativa dos telespectadores. A pesquisadora Morena Mariah, 
fundadora do Instituto Afrofuturo, disse a CNN que

O colorismo também oferece aos sujeitos de pele clara benefícios e recom-
pensas por se aproximarem do ideal racial de brancura. É preciso frisar que 
esse é um fenômeno derivado de uma estrutura maior e mais poderosa: o 
racismo. É, sem dúvidas, um conceito importante para entendermos como o 
racismo opera nas dinâmicas entre pessoas negras e na relação destas com a 
branquitude. (MARIAH, 2025)7

Lélia Gonzalez aponta que esta questão da visão do negro como uma pes-
soa que menos representa “características próprias da raça” e possuem traços fi-
nos ou uma cor mais clara demonstra uma tentativa fracassada de elogiar o negro, 
afirmando que alguns até chegam a acreditar nesses elogios, o que para a autora é 
besteira. Ao mesmo tempo, ela ainda diz que “a gente (pessoas negras) nem tem 
que se defender com os xingamentos que se referem diretamente ao fato da gente 
ser preta” (Gonzalez, p. 234).

Diante das transformações recentes na teledramaturgia brasileira, é inegá-
vel que houve progressos na representação racial, contudo, a trajetória rumo a 
uma equidade efetiva ainda demanda esforços substanciais. Apesar da maior vi-
sibilidade de protagonistas afrodescendentes, a estrutura do audiovisual nacional 

7 Veja mais em: “Ela nem é tão preta assim”: por que a frase de Odete Roitman é racista? https://
www.cnnbrasil.com.br/lifestyle/ela-nem-e-tao-preta-assim-por-que-frase-de-odete-roitman-e-ra cista/

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez

http://www.cnnbrasil.com.br/lifestyle/ela-nem-e-tao-preta-assim-por-que-frase-de-odete-roitman-e-ra


130

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

permanece permeada por desigualdades históricas que refletem a própria dinâmi-
ca social do país.

A consolidação de uma representação justa e plural exige não apenas ini-
ciativas pontuais, mas mudanças sistêmicas na produção, no acesso a oportu-
nidades e na desconstrução de estereótipos enraizados. O cenário atual sugere 
que, embora os avanços sejam significativos, estão longe de ser suficientes para 
garantir uma verdadeira paridade racial nas narrativas televisivas. A concretiza-
ção desse ideal dependerá de açõescontínuas, da conscientização do público e 
da indústria, além de um compromisso coletivo com a diversidade. Portanto, a 
efetiva equidade racial na teledramaturgia brasileira ainda é uma meta a ser per-
seguida, cujo alcance só poderá ser avaliado nos próximos anos, à medida que as 
ações presentes forem capazes de moldar um futuro mais inclusivo ou perpetuar 
as mesmas assimetrias secularmente estabelecidas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A conclusão que chegamos ao discutir a participação de negros teledra-
maturgia brasileira, utilizando o pensamento crítico de Lélia Gonzalez, revela 
um uma problemática específica quando se trata das mulheres negras. Se, por 
um lado, elas têm conquistado espaços de protagonismo antes impensáveis – 
como em Da Cor do Pecado e Vale Tudo –, por outro, permanecem prisioneiras 
de uma dupla violência: a herança colonial que as hipererotiza e a estrutura pa-
triarcal que as confina a estereótipos de subalternidade. González, em sua crítica 
ao racismo e ao sexismo na cultura brasileira, já alertava para essa armadilha: a 
mídia muitas vezes concede visibilidade apenas para reciclar velhas opressões, 
transformando supostos avanços em novas formas de aprisionamento.

As personagens negras contemporâneas, mesmo quando centrais, fre-
quentemente carregam o fardo de precisar ser exemplares – heroínas sem falhas 
ou, ao contrário, figuras tragicamente sexualizadas. Enquanto homens negros 
ganham nuances em tramas policiais ou esportivas, as mulheres negras ainda 
lutam para existir fora dos eixos mãe oprimida ou objeto de desejo. Essa dinâ-
mica expõe o coração do problema: a teledramaturgia insiste em tratar a negri-
tude feminina como um recurso narrativo, não como humanidade plena.

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez



131

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Gonzalez nos direciona desejar mais do que protagonismos isolados; é 
preciso questionar quais histórias estão sendo contadas e como. A verdadeira 
transformação só virá quando as mulheres negras puderem ocupar as telas em 
toda sua complexidade – vulneráveis, poderosas, contraditórias e, acima de 
tudo, donas de suas próprias narrativas sem serem demonizadas. Até lá, cada 
avanço será uma vitória frágil, pois como bem lembrava a intelectual negra, 
numa sociedade estruturada pelo racismo, inclusão sem descolonização é ape-
nas mais uma forma de silenciamento.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BOURDIEU, Pierre. Questões de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1983

GONZALEZ, Lélia. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Artigo de Re-
vista. 1984. https://bibliotecadigital.mdh.gov.br/jspui/handle/192/10316

SANTOS, Richard. O Negro Objetificado na Obra de Caio Prado Jr. e Flores-
tan Fernandes: Uma Análise das Narrativas Socio-Históricas na Construção 
do Pensamento Social Brasileiro. Revista África e Africanidades, abril de 2017.

Assim como aconteceu com o ator Vinícius Romão, Ivan é preso em ‘Babilô-
nia’ após ser vítima de preconceito. Notícia online. Data de acesso: 05/08/2025
https://extra.globo.com/tv-e-lazer/assim-como-aconteceu-com-ator-vinicius-ro-
mao-iv an-preso-em-babilonia-apos-ser-vitima-de-preconceito-16752801.html

A objetificação e hipersexualização da mulher negra. SinPsi. Data de aces-
so: 02/08/2025 https://sinpsi.org/a-objetificacao-e-hipersexualizacao-da-mulher-
-negra/

Léa Garcia chegou a ser agredida na rua por viver vilã em ‘Escrava Isaura’
Notícia online. Data de acesso: 05/08/2025. https://revistaquem.globo.com/en-
tretenimento/tv-e-novelas/noticia/2023/08/lea-garci a-chegou-a-ser-agredida-na-
-rua-por-viver-vila-em-escrava-isaura.ghtml

Corpo, Cor e Gênero Fade In: Racismo e Sexismo na Teledramaturgia Brasileira sob a luz do 
Pensamento de Lélia Gonzalez

https://bibliotecadigital.mdh.gov.br/jspui/handle/192/10316
https://extra.globo.com/tv-e-lazer/assim-como-aconteceu-com-ator-vinicius-romao-ivan-preso-em-babilonia-apos-ser-vitima-de-preconceito-16752801.html
https://extra.globo.com/tv-e-lazer/assim-como-aconteceu-com-ator-vinicius-romao-ivan-preso-em-babilonia-apos-ser-vitima-de-preconceito-16752801.html
https://extra.globo.com/tv-e-lazer/assim-como-aconteceu-com-ator-vinicius-romao-ivan-preso-em-babilonia-apos-ser-vitima-de-preconceito-16752801.html
https://sinpsi.org/a-objetificacao-e-hipersexualizacao-da-mulher-negra/
https://sinpsi.org/a-objetificacao-e-hipersexualizacao-da-mulher-negra/
https://revistaquem.globo.com/entretenimento/tv-e-novelas/noticia/2023/08/lea-garcia-chegou-a-ser-agredida-na-rua-por-viver-vila-em-escrava-isaura.ghtml
https://revistaquem.globo.com/entretenimento/tv-e-novelas/noticia/2023/08/lea-garcia-chegou-a-ser-agredida-na-rua-por-viver-vila-em-escrava-isaura.ghtml
https://revistaquem.globo.com/entretenimento/tv-e-novelas/noticia/2023/08/lea-garcia-chegou-a-ser-agredida-na-rua-por-viver-vila-em-escrava-isaura.ghtml
https://revistaquem.globo.com/entretenimento/tv-e-novelas/noticia/2023/08/lea-garcia-chegou-a-ser-agredida-na-rua-por-viver-vila-em-escrava-isaura.ghtml


132

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 10CAPÍTULO 10
TEORIAS FEMINISTAS E LESBIANIDADE: LUTA 

POR VISIBILIDADE E POLÍTICAS DE VIDA
Lívia Barbosa Pacheco Souza1

Resumo: Neste trabalho, exploramos as teorias feministas e sua relação com a                                                            
lesbianidade, analisando a luta por visibilidade e políticas de vida. Por meio da des-
construção das normas de gênero e da performatividade, as teorias feministas abrem 
espaço para o reconhecimento e valorização das experiências lésbicas. A intersec-
cionalidade é fundamental nesse contexto, considerando as múltiplas formas de 
opressão que mulheres lésbicas enfrentam. O feminismo lésbico desafia a heteronor-
matividade e propõe uma política da afetividade que valoriza os relacionamentos e 
experiências afetivas entre mulheres. A luta por visibilidade e políticas de vida busca 
garantir direitos e igualdade para mulheres lésbicas, promovendo a resistência e a 
transformação social. É essencial construir uma sociedade inclusiva, que reconheça 
e respeite a diversidade de orientações afetivas e sexuais, possibilitando a plena par-
ticipação e realização das mulheres lésbicas.

Palavras-Chave: Teorias Feministas. Lesbianidade. Visibilidade. Políticas de vida. 
Desconstrução de normas de gênero.

Summary: In this work, we explore feminist theories and their relationship with 
lesbianity, analyzing the struggle for visibility and life politics. Through the decons-
truction of gender norms and performativity, feminist theories make room for the 
recognition and appreciation of lesbian experiences. Intersectionality is key in this 
context, considering the multiple forms of oppression that lesbian women face. Les-
bian feminism challenges heteronormativity and proposes a politics of affectivity 
that values relationships and affective experiences between women. The struggle for 
visibility and life policies seeks to guarantee rights and equality for lesbian women, 

1 Pedagoga (UNEB), Psicopedagoga Institucional e Clínica (Faculdade Iguaçu), Especialista em 
Educação em Gênero e Direitos Humanos (NEIM UFBA), em Gênero e Sexualidade na Educação 
(NUCUS UFBA), em Educação para as Relações Étnico-Raciais (UNIAFRO UNILAB), e em Histó-
ria e Cultura Indígena e Afro-Brasileira (Faculdade Iguaçu). 
E-mail: adm.liviapacheco@gmail.com - Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3148-5536

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida

mailto:adm.liviapacheco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3148-5536


133

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

promoting resistance and social transformation. It is essential to build an inclusive 
society that recognizes and respects the diversity of affective and sexual orientations, 
enabling the full participation and fulfillment of lesbian women.  

Keywords: Feminist theories. Lesbianity. Visibility. Politics of life. Deconstruction of 
gender norms.

INTRODUÇÃO

A luta feminista e a busca por visibilidade e políticas de vida têm sido 
temas fundamentais nas discussões sobre igualdade de gênero e diversidade se-
xual. Dentro desse contexto, as teorias feministas e a compreensão da lesbianida-
de desempenham um papel crucial na desconstrução de normas e estereótipos, na 
valorização das experiências lésbicas e na promoção da inclusão e do respeito às 
identidades de gênero e orientações sexuais diversas.

As teorias feministas têm como objetivo central a análise crítica das estru-
turas sociais e culturais que perpetuam desigualdades de gênero. Elas destacam 
a importância de questionar as noções preestabelecidas de feminilidade e mas-
culinidade, e de desconstruir os papéis de gênero impostos pela sociedade. Além 
disso, as teorias feministas têm como pilar a defesa dos direitos das mulheres, in-
cluindo o direito à autonomia, à igualdade de oportunidades e ao exercício pleno 
da sexualidade.

No contexto específico da lesbianidade, as teorias feministas desempenham 
um papel fundamental na valorização e na compreensão das vivências das mu-
lheres lésbicas. Elas desafiam a invisibilidade histórica das lésbicas na sociedade, 
questionam a heteronormatividade e combatem a discriminação e o preconceito 
enfrentados por essas mulheres. As teorias feministas também ressaltam a im-
portância da solidariedade entre mulheres e a construção de espaços seguros e 
inclusivos para a expressão da sexualidade e da identidade lésbica.

Nesse sentido, as teorias feministas e a luta por visibilidade e políticas de 
vida proporcionam uma base teórica e política para a compreensão e o enfren-
tamento das opressões e desigualdades vivenciadas por mulheres lésbicas. Elas 
contribuem para a criação de um ambiente mais inclusivo e respeitoso, no qual 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



134

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

todas as pessoas possam vivenciar sua sexualidade e expressar sua identidade de 
gênero de forma autêntica e sem medo de discriminação.

Este trabalho se propõe a explorar as teorias feministas e a lesbianidade 
como elementos centrais na luta por visibilidade e políticas de vida. Serão abor-
dadas questões como a representação das mulheres lésbicas na sociedade, a su-
peração de estereótipos e a busca por igualdade de direitos. Além disso, serão 
discutidos os desafios enfrentados pelas mulheres lésbicas e as estratégias de 
resistência e empoderamento que são construídas nesse contexto. Por meio de 
uma análise crítica e reflexiva, buscamos contribuir para o fortalecimento do mo-
vimento feminista e da luta por uma sociedade mais justa e igualitária para todas 
as pessoas, independentemente de sua orientação sexual ou identidade de gênero.

LÉSBICAS OU HOMOSSEXUAIS FEMININAS?

Embora os termos lésbica, homossexual feminino ou mulher gay sejam 
indistintos, há um debate político sobre o assunto, derivado da reflexão femi-
nista. Na verdade, a palavra homossexual refere-se a um conjunto de práticas 
sexuais, amorosas e afetivas entre duas ou mais pessoas do mesmo sexo. Essas 
práticas individuais, se forem de conhecimento público, geralmente acarretam 
estigmatização e repressão.

Eles podem ser divulgados publicamente voluntariamente pelas pessoas 
envolvidas, através do coming out ou “sair do armário”, e assim levar a “iden-
tidades” orgulhosamente reivindicadas. Assim como a palavra gay, o termo ho-
mossexualidade tem a vantagem de marcar uma diferença com a população hete-
rossexual e de apontar que quem se relaciona sexualmente ou amorosamente com 
pessoas do mesmo sexo vive uma experiência diferente de quem segue a norma 
social da heterossexualidade. 

No entanto, o paralelismo que o termo “homossexual” ou gay estabelece 
com a situação dos homens é muito estreito e enganoso. O feminismo demons-
trou amplamente que a opressão patriarcal coloca as mulheres em uma posição 
social estruturalmente muito diferente dos homens em quase todas as culturas 
conhecidas. Para vivenciar seus corpos, exercer sua sexualidade e simplesmente 
viver, as mulheres são colocadas em condições muito menos vantajosas que os 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



135

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

homens, mesmo que sejam homossexuais. A utilização do termo lésbica, por-
tanto, permite evitar confusões entre práticas que, embora sejam todas homos-
sexuais, não têm o mesmo significado, as mesmas condições de possibilidade 
ou, sobretudo, o mesmo alcance político em função do sexo de quem as pratica. 
quem os executa. apenas.

É assim que na França, por exemplo, o termo gay raramente é usado para 
se referir às mulheres e, embora seja verdade que ultimamente a palavra lésbica 
tenha passado para a linguagem comum para designar as mulheres homossexuais, 
inicialmente seu uso foi especialmente justificado. movimento feminista lésbico 
para sublinhar o significado coletivo e político dessas práticas. Nesse contexto, 
a palavra lésbica se refere a um lesbianismo político, que se coloca como uma 
crítica aos atos e um questionamento teórico do sistema heterossexual de organi-
zação social.

De acordo com a análise lésbico-feminista, esse sistema heterossexual re-
pousa na estrita divisão da humanidade em dois sexos que servem de base para a 
construção de dois gêneros rigorosamente opostos e forçados a manter relações 
de “complementaridade” muito desiguais. Essa “complementaridade” nada mais 
é do que a justificativa de uma rígida divisão sexual do trabalho, que se baseia na 
exploração impiedosa da mulher, nos domínios doméstico, laboral, reprodutivo, 
sexual e psicoemocional. Nesse sentido, ao problematizar e criticar o sistema 
heterossexual, o lesbianismo em sua dimensão política questiona profundamente 
o sistema dominante, representa uma ruptura epistemológica fundamental e con-
vida a uma profunda revolução cultural e social.

MOVIMENTO LÉSBICO, MOVIMENTO HOMOSSEXUAL E MOVIMENTO 
FEMINISTA

O lesbianismo como um movimento social aparece no final dos anos 1960, 
no mundo ocidental e em muitas metrópoles do sul. Nasceu num ambiente de 
prosperidade económica e profundas mudanças sociais e políticas que incluem 
tanto o desenvolvimento da sociedade de consumo e da “modernidade” triun-
fante, como a descolonização e ascensão das mais variadas perspectivas revolu-
cionárias. Embora tenha sido muito menos estudado do que o movimento civil, 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



136

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

negro, indígena, estudantil ou das mulheres, é um dos chamados “novos mo-
vimentos sociais” que surgiram na época, superando as organizações de classe 
que dominavam até então . O movimento lésbico desenvolve laços ideológicos e 
organizacionais estreitos com dois outros movimentos muito fortes: por um lado, 
o chamado movimento feminista de “segunda onda” e, por outro, com o movi-
mento homossexual, que está crescendo rapidamente após o “Revolta Urbana” 
de Stonewall de 1969 (“revolta” respondendo à provocação da polícia em bares 
gays de Nova York e agora é celebrada todos os anos em todo o mundo por ma-
nifestações de “orgulho lésbico e orgulho lésbico”).

No entanto, progressivamente, o movimento lésbico está se tornando mais 
autônomo. Por um lado, a mesma experiência se repete em diferentes países: 
como mulheres, as lésbicas são rápidas em criticar a misoginia, o funcionamento 
patriarcal e os objetivos falocêntricos do movimento homossexual, dominado por 
homens (Frye, 1983).

Munidas de críticas feministas, elas explicam publicamente suas divergên-
cias e fundam suas próprias organizações, como os Gouines Rouges (Red Tom-
boys) na França. Por outro lado, e mais ou menos simultaneamente, como mulhe-
res homossexuais, muitas lésbicas acabam não se sentindo totalmente identificada 
com o movimento feminista.

Ou seja, o movimento feminista constitui para elas, a princípio, um espa-
ço muito importante para lutar e encontrar mulheres que, como elas, combatem 
os estereótipos e as limitações sociais associadas à feminilidade e à opressão da 
mulher. Constitui também um local de encontro acolhedor com outras lésbicas, 
propício à elevação da sua autoestima e à sua “sair do armário”. Portanto, muitas 
lésbicas contribuem muito ativamente para a construção do movimento feminis-
ta, do qual a princípio se sentem totalmente parte, seja como indivíduos ou como 
grupos de lésbicas. No entanto, eles percebem ao longo do tempo que algumas 
feministas os percebem como um desafio ameaçador à sua posição heterossexual 
ou ao seu lesbianismo “armário”, o que muitas vezes leva a atritos interpessoal. 

Acima de tudo, coletivamente, grande parte do movimento feminista se 
deixa intimidar pela mensagem social que exige do feminismo silenciar, invisibi-
lizar e adiar o lesbianismo para ser minimamente respeitado. Enquanto as lésbi-

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



137

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

cas lutam por todas as causas das mulheres, mesmo que não lhes digam respeito 
diretamente (por exemplo, contracepção ou interrupção voluntária da gravidez), 
outras mulheres são geralmente muito indiferentes quando se trata de lutar por 
causas lésbicas ou questionar a heterossexualidade (Clef, 1989). Algumas lésbi-
cas começam então a buscar seu próprio caminho, gerando espaços autônomos 
para o trabalho político.

AFIRMAÇÃO TEÓRICA DO MOVIMENTO LÉSBICO

Diante desse duplo desafio, no final dos anos 70, deixaram multiplicando 
análises teóricas especificamente lésbicas, especialmente a partir de um aprofun-
damento das reflexões feministas. Dois grandes pensadores orientam a reflexão, 
em ordem de ideias ligeiramente diferente. 

Por um lado, a poetisa americana Adrienne Rich abre uma brecha profun-
da com seu famoso artigo “Heterossexualidade obrigatória e existência lésbica”. 
(Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence), publicado em 1980 pela 
revista feminista Signs (Rich, 1980). Nele, Rich denuncia a heterossexualidade 
forçada como uma norma social que exige e causa a invisibilidade do lesbianis-
mo, inclusive no próprio movimento feminista.

Aborda o lesbianismo na perspectiva de um ‘continuum lésbico’ que une 
todas as mulheres que de uma forma ou de outra se afastam da heterossexualida-
de e tentam criar ou fortalecer laços entre mulheres, compartilhando suas ener-
gias na perspectiva da luta contra o sistema patriarcal.

Tendo também refletido em outras ocasiões sobre maternidade e as                         
relações mãe-filha-filho em seu livro Born of a Woman, assim como sobre o 
racismo entre mulheres e entre lésbicas, Rich aponta para a construção de uma 
verdadeira “sorority” feminista, não “natural” e ingênua, mas voluntária e cla-
ramente político, que acomoda a todos, tanto lésbicas quanto heterossexuais e 
bissexuais, na luta pela libertação comum. Assim ela afirmava, há quase vinte 
anos: 

“É fundamental entendermos o feminismo lésbico em seu sentido mais pro-
fundo e radical, como o amor por nós mesmas e pelas outras mulheres, o 
compromisso com a liberdade de todas nós, que transcende a categoria de 
“preferência sexual” e a dos direitos civis, para retornar a uma política de 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



138

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

questionamento das mulheres, que lutam por um mundo no qual a integridade 
de todos -não de alguns poucos eleitos- seja reconhecida e considerada em 
todos os aspectos da cultura. ” (Rich, 1983).

Por outro lado, e quase simultaneamente, a francesa Monique Wittig, radi-
cada nos Estados Unidos há alguns anos, elabora uma reflexão bastante inovado-
ra que questiona os próprios fundamentos da análise feminista. Já enunciada em 
conferência realizada em 1978 nos Estados Unidos, sua análise foi publicada em 
francês em 1980 pela revista Questions Féministes, em dois artigos fundadores: 
“On ne naît pas femme” (Você não nasceu mulher) e “La pensée straight” (O 
pensamento “certo”, no sentido de heterossexual). Para além do sistema patriar-
cal, Wittig propõe a existência de um regime político ainda mais central, que é 
a heterossexualidade, cujo eixo ideológico é precisamente o que ela chama de “ 
pensamento direto” (Wittig, 2001). 

Sua análise está fortemente ancorada no feminismo materialista francês, 
pois retoma a noção de “classes de sexo”, que faz de mulheres e homens catego-
rias políticas que não podem existir umas sem as outras. Ele explica: 

“Além disso: ‘lésbica’ é o único conceito que conheço que está além das cate-
gorias de sexo (mulheres e homens), porque o sujeito designado (lésbica) não 
é uma mulher, nem econômica, nem política, nem ideologicamente. Porque, 
de facto, o que constitui a mulher é uma relação social específica com o ho-
mem, relação que outrora chamámos de servidão, relação que implica obriga-
ções pessoais e físicas, mas também económicas (‘atribuição de residência’, 
tediosas tarefas domésticas , dever conjugal, produção ilimitada de filhos e 
filhas, etc.), uma relação da qual as lésbicas escapam recusando-se a tornar-se 
ou permanecer heterossexuais. Somos fugitivos de nossa classe, da mesma 
forma que eram os escravos “marrons” americanos quando eles escaparam 
da escravidão e se tornaram homens e mulheres livres. Em outras palavras, é 
uma necessidade absoluta para nós, assim como para eles, nossa sobrevivên-
cia exige que contribuamos com todas as nossas forças para a destruição da 
classe —mulheres— em que os homens se apropriam das mulheres. E isso só 
pode ser alcançado através da destruição da heterossexualidade como sistema 
social, baseado na opressão e apropriação das mulheres pelos homens, o que 
produz um corpo de doutrinas sobre a diferença entre os sexos para justificar 
essa opressão”. (Wittig, 2001).

Com essa reflexão, Wittig lança as bases de uma teoria lésbica autônoma, 
abrindo caminho para um poderoso fluxo de análises e práticas políticas que le-
vam à constituição de um verdadeiro movimento lésbico, que A primeira, les-

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



139

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

bianismo feminista, critica o heterofeminismo por sua falta de reflexão sobre a 
questão da heterossexualidade, mas não deixa de insistir na necessária em alguns 
casos, separa-se do feminismo. Por exemplo, na França, suas declarações ali-
mentaram os sangrentos debates que já haviam começado dentro do movimento 
feminista, originados, entre outras coisas, por um novo grupo lésbico criado em 
1979, Les lesbiennes de Jussieu (Lésbicas da Universidade de Jussieu ) . uma 
ruptura política bastante dura a partir de 1980, com o surgimento do movimento 
que ficará conhecido como movimento lésbico separatista.

De uma forma mais geral, o “lesbianismo político” nasceu em diferentes 
partes e épocas, das rupturas e ao mesmo tempo das tentativas de reconciliação 
com o feminismo. Portanto, apresenta-se sob formas e nomes bastante variados, 
às vezes misturados e difíceis de separar totalmente. A dificuldade é ainda maior 
se levarmos em conta a forma como as teorias viajam de um país para outro, com 
traduções às vezes grosseiras — já que um mesmo termo como “radical” ou “se-
paratista” tem conotações muito diferentes dependendo do idioma. e sobretudo a 
história das lutas em cada país.

Aqui, em linhas gerais e simplificando reflexões bastante complexas, distin-
guiremos três correntes principais: o lesbianismo feminista, o lesbianismo radical 
e o lesbianismo separatista. A primeira, lesbianismo feminista, critica o heterofe-
minismo por sua falta de reflexão sobre a questão da heterossexualidade, mas não 
deixa de insistir na necessária a solidariedade política das mulheres (como classe 
de gênero) e a convergência objetiva de interesses que as une a todas contra o 
heteropatriarcado (Green, 1997). A análise da lesbofobia como uma arma contra 
todas as mulheres está ligada a esta posição (Pharr, 1988). Finalmente, o lesbia-
nismo separatista foi teorizado desde 1973 nos Estados Unidos por Jill Johnston 
(Johnston, De fato, embora externamente focada em “maneiras” e aparência, a 
lesbofobia defende interesses econômicos masculinos muito específicos no qua-
dro da divisão sexual patriarcal do trabalho. Serve, por exemplo, contra todas as 
mulheres que, independentemente das suas práticas sexuais, aspirem ao acesso 
próprio aos meios de produção ou ao exercício de profissões “masculinas” (ou 
seja: mais bem remuneradas ou que exerçam poder), e que podem ser acusadas 
a qualquer momento de serem lésbicas e assim condenadas ao verdadeiro ostra-
cismo social.

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



140

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Lesbianismo radical - uma linguagem que gira em torno do pensamento de 
Monique Wittig e da revista quebequense Amazones d’Hier, Lesbiennes d’Au-
jourd’hui (AHLA, Amazonas de Ayer, Lesbianas de Hoy) - por sua vez, retoma, 
entre outros, o obras da feminista materialista francesa Colette Guillaumin sobre 
“sexage” (Guillaunin, 1992), para articular progressivamente uma análise mais 
complexa da opressão das mulheres. Para essa corrente, as lésbicas certamente 
escapam da apropriação privada dos homens, mas não escapam da apropriação 
coletiva, que as vincula à classe das mulheres e implica lutas conjuntas (Turcotte, 
1998, Causse, 2000). 

Finalmente, o lesbianismo separatista foi teorizado desde 1973 nos Estados 
Unidos por Jill Johnston (Johnton, 1973). Tem expressões e conotações bastante 
diferentes dependendo do país, mas geralmente resulta na criação ou tomada de 
espaços físicos ou simbólicos apenas por e para lésbicas, quer os separatistas 
criem comunidades ou comunas em casas ocupadas ou no campo, organizando 
filmes ou música festivais, revistas, editoras ou espaços de sociabilidade e luta 
política. Assim como no feminismo, alguns de seus seguidores beiram o essen-
cialismo, outros são orientados para a recuperação das deusas e a busca de uma 
espiritualidade diferente, enquanto outros se dedicam à criação de grupos po-
líticos. Fundamentalmente, todas lutam pela (re)criação de uma cultura e ética 
lésbica (Hoagland & Penelope, 1988; Hoagland, 1989, Demczuk, 1998).

Todas essas tendências diferentes, muitas vezes Frente Lésbica Interna-
cional, criada em 1974 em Frankfurt, ILIS (International Lesbian Information 
System), criado em 1977 em Amsterdam, ou desde 1987, as reuniões Mistura-
das na prática cotidiana, elas vão compor o movimento lésbico, com grupos tão 
diversos como Oikabeth (“Mulheres Guerreiras que abrem caminhos e espa-
lham flores”) que começou em 1977 no México, ou o Coletivo Ayuquelen, fun-
dado em 1984 no Chile, durante a ditadura (Mogrovejo, 2000), as Entendidas 
em 1986 na Costa Rica, ou os Arquivos de pesquisa e cultura lésbica em Paris. 
Rapidamente, esse movimento busca formas de articulação internacional, den-
tre as quais se destacam a Frente Lésbica Internacional, criada em 1974 em 
Frankfurt, ILIS (International Lesbian Information System), criado em 1977 
em Amsterdam, ou desde 1987, as reuniões.

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



141

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Lésbicas feministas latino-americanas e caribenhas – enquanto grupos de 
lésbicas asiáticas estão organizando várias redes na próxima década. Os anos 80 
especialmente são marcadas pela ascensão do movimento lésbico, com o flores-
cimento de revistas, eventos, marchas, pontos de encontro e até mesmo “arquivos 
lésbicos”, que passam a constituir uma memória do movimento, do México ao 
Moscou, passando por Nova York.

“REVOLUÇÃO SEXUAL”, RETORNO AO GÊNERO, PÓS-MODERNISMO                 
E  DESPOLITIZAÇÃO

A década de 1980 é, nos Estados Unidos, marcada pela mais conservadora, 
simbolizada pelo desenvolvimento do movimento “Pró-Vida” (antiaborto, mas 
também antifeminista e extremamente lesbofóbico). É a época da ascensão do 
movimento lésbico (feminista, separatista ou radical), e ao mesmo tempo de uma 
“segunda revolução sexual” que a partir desse mesmo movimento lésbico, pode 
ser lida mais como um retrocesso teórico e prático, com um retorno ao pensamen-
to masculino-gay e uma releitura despolitizante do conceito de gênero.

Dentro do movimento feminista, estourou um forte debate, cujo ponto alto 
foi a Conferência Anual do Barnard College de 1982, que pretendia analisar a 
“política sexual” do movimento. Por um lado, desenvolve uma linha “liberal” em 
torno da sexualidade, com reflexos.

Como o de Gayle Rubin. Segundo sua análise, o problema está na                             
hierarquia das sexualidades, colocando arbitrariamente no topo a heterossexua-
lidade reprodutiva e monogâmica, enquanto as sexualidades “desviantes” são 
discriminadas e condenadas. Deste ponto de vista, o que importa é conseguir 
uma aliança de todas as “minorias sexuais” que de uma forma ou de outra sub-
vertem a heterossexualidade (Rubin, 1984). Esta análise mais uma vez reduz 
o lesbianismo à sexualidade, e a sexualidade lésbica a uma sexualidade “dife-
rente” entre muitos. Em outras palavras, obscurece completamente o questio-
namento político global da sociedade originalmente proposto pelo lesbianismo 
feminista, radical ou separatista.

Indo ainda mais longe nessa direção liberal “pró-sexo”, algumas lésbicas 
como Pat Califi a e o grupo S/M Samois não hesitam em reivindicar abertamente 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



142

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

o sadomasoquismo lésbico como uma forma de se fortalecerem por meio da se-
xualidade (Califi, 1981 E 1993; Samois, 1979 e 1981). Numerosas lésbicas e fe-
ministas denunciaram vigorosamente essa tendência como antifeminista, basea-
da na tradicional erotização patriarcal da violência e da dominação. Audre Lorde, 
por exemplo, afirma: “Como mulher pertencente a uma minoria, sei muito bem 
que dominação e submissão não são assuntos apropriados na cama”. (Senhor, 
1984). Sem rejeitar pudicamente a sexualidade, a busca do prazer, ou o erotismo 
(Lorde, 1993), com ela, diversos autores consideram que, mais uma vez, regido 
por padrões tipicamente masculinos —e gays— de comportamento sexual apre-
sentados como o “verdadeiro sexo gostoso”, demonstra uma queda da autoestima 
das lésbicas, que durante anos propuseram uma busca sexual diferente e coerente 
com suas aspirações feministas. Argumentam que o uso da pornografia e da pros-
tituição, mesmo que sejam “lésbicas”, apenas reforçam um imaginário patriarcal 
e multiplicam os lucros da indústria do sexo, levando assim à exploração de mu-
lheres e lésbicas por outras lésbicas (Jeffreys, 1996).

A esta primeira tendência junta-se outra, de origem diferente —não a análi-
se da sexualidade, mas do género — mas com muitas semelhanças: o pensamento 
queer (estranho/estranho), popularizado pela americana Judith Butler e pela ita-
liana estabelecida nos Estados Unidos. Teresa Unida de Lauretis. 

Fortemente influenciado pelo pós-modernismo e pelo pensamento gay e 
psicanalítico, Butler afirma que o gênero seria uma “performance”, algo fluido, 
mutável e múltiplo, que permitiria às mulheres “brincar” em um registro identi-
tário variado e cambiante (Butler, 1990). Os “transgêneros”, os travestis, os tran-
sexuais, os dragkings e os drag-queens, e mesmo os heterossexuais dissidentes 
viriam a romper a trágica bipolarid ade dos gêneros e a questionar sua “naturali-
zação”.

Existem alguns conflitos entre parte do movimento queer e as contribui-
ções de lésbicas e feministas não brancas, na medida em que ambas as correntes 
se interessam pela crítica pós-modernista ao sujeito “universal” do pensamento 
“moderno”, que esconde exclusivamente os interesses apenas de homens brancos 
(Hooks, 1990). De Lauretis, por sua vez, faz uma reflexão mais a partir da semió-
tica da imagem cinematográfica, e conceitua as lésbicas nesse quadro como “su-
jeitos excêntricos”, capazes de lançar um novo olhar sobre o mundo. Na França, 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



143

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

o primeiro grupo queer , o ZOO, formado em 1998, se inspira em Butler e traba-
lha para divulgá-lo e traduzi-lo para o francês (Bourcier, 2001; Preciado, 2000).

Embora o próprio movimento queer não se destaque pelo seu carácter mi-
litante ou de rua, tem um eco ideológico inquestionável, por exemplo se medido 
pela multiplicação de lésbicas que querem lutar com outras “minorias sexuais”, 
como as referências atestam sempre. maior que um movimento “LGBT” (Lésbi-
cas, Gays, Bissexuais e Transgêneros ou Transexuais). No entanto, há uma forte 
crítica feminista, como a magistralmente exposta por Sheila Jeffreys, que aponta 
que a perspectiva queer, fortemente influenciada pelos imaginários sexuais e so-
ciais masculinos e sua concepção de “libertação sexual”, tem conotações profun-
damente individualistas e idealistas que deixem incólumes as bases materiais da 
exploração, especialmente a exploração das mulheres (Jeffreys, 1996). 

Como Bárbara Smith escreve: 

“Os ativistas queer trabalham em questões queer e as questões de racismo, 
opressão sexual e exploração econômica não parecem interessá-los, apesar 
do fato de que a maioria dos queers são pessoas de cor, mulheres e da classe 
trabalhadora. Quando mencionam outras opressões ou outros movimentos, é 
para construir um paralelo que sustente a validade dos direitos de lésbicas e 
gays, ou para pensar em alianças com organizações “respeitávcinematográfi-
ca, e conceitua as lésbicas nesse quadro como “sujeitos excêntricos”, capazes 
de lançar um novo olhar sobre o mundo. (Smith, 1998).

Na França, o primeiro grupo queer, o ZOO, formado em 1998, se inspira 
em Butler e trabalha para divulgá-lo e traduzi-lo para o francês (Bourcier, 2001; 
Preciado, 2000). Construa coalizões unificadas hoje que desafiem o sistema e, 
finalmente, abram caminho para a mudança Machine Translated by Google Qua-
tro cinco revolucionário, não é apenas o que os ativistas queer têm em mente.” 
(Smith, 1998).

Para concluir esta apresentação das diferentes linhas de pensamento lésbi-
co, devo sublinhar que a realidade é muito mais complexa e que as influências 
recíprocas e as múltiplas misturas ideológicas dificultam a definição inequívoca 
de grupos e movimentos. Embora tenha havido, sem dúvida, um acúmulo de 
forças e um aprofundamento teórico e prático do movimento lésbico ao longo de 
mais de quatro décadas, cada corrente perde e ganha força em ritmos diferentes 
e atualmente todas coexistem, ao mesmo tempo em um contexto de unificação 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



144

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

ideológicas, e a persistência de profundas divergências políticas, que têm origem 
tanto em realidades quotidianas bastante diversas, como em utopias divergentes.

Hoje, o lesbianismo como movimento e sobretudo como modo de vida, 
floresce por toda parte, cada vez mais complexo e variado. Possui —de forma 
mais ou menos aberta— lugares de sociabilidade e diversão, espaços culturais e 
artísticos, uma importante literatura e mídia própria, alguns espaços à margem da 
instituição universitária, bem como redes políticas que se desenvolveram prin-
cipalmente no quadro de estratégias de visibilidade e identidade. Esta tendência 
“comunitária” tem, no entanto, sido criticada, ora pelo seu carácter confinante, 
ora como expressão de um modelo gay demasiado influenciado pelo movimento 
homossexual masculino, ora ainda como uma política reformista de instituciona-
lização que conduz à a recuperação do movimento e sua neutralização ou norma-
lização.

Na França, o PACS (Pacto de União Civil) foi vencido pela pressão da luta 
homossexual mista —em que se destacaram as lésbicas—, enquanto a Coordena-
ção Nacional Lésbica (feminista e não mestiça) propõe uma lei específica contra 
a lesbofobia. No México e no Brasil, entre outros, seguem-se caminhos seme-
lhantes.

Nesse sentido, pode-se falar em conquistas, mas também pode ser analisa-
do como um processo progressivo de integração social, no quadro de uma despo-
litização geral em um mundo cada vez mais individualista, capitalista e racista. 
A extensão da “cidadania” a lésbicas, gays, mulheres, negros ou indígenas pode 
ser vista como um objetivo da luta pelo aprofundamento da democracia, bem 
como uma forma de o sistema integrar e fidelizar novas camadas da sociedade 
um projeto neoliberal em profunda crise de legitimidade. Em todo caso, esses 
desdobramentos não devem nos fazer esquecer o caráter profundamente radical, 
subversivo e transformador de algumas propostas políticas lésbicas. Como os 
Radicalsbians de Nova York escreve em 1970: “Uma lésbica é a raiva de todas as 
mulheres concentrada a ponto de explodir!”, ou a da lésbica negra Cheryl Clarke 
que afirma que 

Ser lésbica em uma cultura tão supremacista-machista, capitalista, misógina, 
racista, homofóbico e imperialista como o dos Estados Unidos, é um ato de 
resistência - uma resistência que deve ser abraçado em todo o mundo por to-
das as forças progressistas (Clarke, 1988).

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



145

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Hoje, a feminista chilena Margarita Pisano nos questiona: “Sem repensar 
um movimento lésbico, político e civilizador, não conseguiremos desmantelar o 
sistema. Sem um olhar crítico, não saberemos se é de dentro do próprio movi-
mento lésbico que estamos traindo nossas políticas e nosso potencial civilizador. 
Que custos teve esta sucessão de súplicas à maquinaria masculinista para nos 
aceitar e legitimar?

Por fim, é preciso lembrar que, em geral, o desenvolvimento do lesbianis-
mo acompanhou os avanços e retrocessos da situação das mulheres. Certamente, 
houve alguns desenvolvimentos favoráveis, mas também houve retrocessos pro-
fundos: a miséria e a exploração das mulheres aumentaram mais do que nunca na 
história, especialmente nos países do Sul, as religiões patriarcais se fortaleceram 
consideravelmente e o militarismo belicista domina. Seria um grave erro esque-
cer que muitas mulheres no mundo não são livres nem felizes e que, em muitos 
lugares e principalmente longe das grandes cidades, o lesbianismo continua sen-
do tabu, reprimido, perseguido, severamente punido, podendo até ser um pretex-
to para o assassinato puro e simples. Portanto, há uma grande luta pela frente.

RESULTADOS E DISCUSSÕES

Na tabela abaixo, apresentamos uma seleção de autores e suas abordagens 
teóricas relacionadas às teorias feministas e à lesbianidade. Cada autor contribui 
de maneira única para a compreensão e a luta por visibilidade e políticas de vida. 
Eles desafiam as estruturas de poder, promovem a desconstrução de normas so-
ciais e valorizam as vivências e identidades das mulheres lésbicas.

Autores Abordagem teórica Contribuições

Judith Butler
Teoria Queer e 

Performatividade
Desconstrução das normas de gênero 

e sexualidade

Audre Lorde
Feminismo 

Interseccional
Integração das opressões de gênero, raça e classe

Adrienne Rich Feminismo Lésbico Questionamento da heteronormatividade

Bell Hooks
Feminismo Negro e 

Crítica Cultural
Interseção entre gênero, raça e classe

Sara Ahmed
Feminismo e Política 

da Afetividade
Análise das emoções e afetos como 

ferramentas de poder

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



146

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Judith Butler, por exemplo, é conhecida por sua teoria queer e performa-
tividade, que questiona as categorias fixas de gênero e sexualidade, enfatizando 
que são construções sociais. Seu trabalho tem sido fundamental para desconstruir 
as normas de gênero e ampliar a compreensão das identidades não normativas.

Audre Lorde, feminista negra, aborda a interseccionalidade ao integrar as 
opressões de gênero, raça e classe. Ela dá voz às experiências lésbicas negras, 
promovendo visibilidade e empoderamento através de sua escrita e expressão 
artística.

Adrienne Rich, por sua vez, defende o feminismo lésbico e questiona a 
heteronormatividade. Ela valoriza a identidade e as relações lésbicas, ao mesmo 
tempo em que critica as instituições sociais e a opressão estrutural que limitam 
as mulheres lésbicas.

Bell Hooks, feminista negra e crítica cultural, destaca a interseção entre 
gênero, raça e classe. Ela desafia estereótipos e discursos dominantes, enquanto 
reconhece a importância da educação como uma ferramenta de empoderamento 
e transformação.

Sara Ahmed aborda a política da afetividade e a importância das emoções e 
afetos como ferramentas de poder. Ela critica a normatividade afetiva e heteros-
sexual, destacando que as experiências lésbicas são políticas e sociais.

Esses autores e suas abordagens teóricas oferecem bases fundamentais 
para compreender e promover a visibilidade das mulheres lésbicas, bem como 
para desafiar as normas sociais que perpetuam a opressão. Suas contribuições 
enriquecem o debate sobre as teorias feministas e a lesbianidade, inspirando a 
luta por igualdade, visibilidade e políticas de vida para todas as pessoas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Neste trabalho, exploramos as teorias feministas e a lesbianidade, analisan-
do a luta por visibilidade e políticas de vida. Ao longo do estudo, pudemos com-
preender as diferentes abordagens teóricas e as contribuições de diversos autores 
para esse campo de conhecimento.

As teorias feministas têm desempenhado um papel fundamental na des-
construção das normas de gênero e sexualidade, buscando ampliar o espaço e a 

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



147

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

visibilidade das mulheres, em especial das lésbicas, dentro da sociedade. Autores 
como Judith Butler, com sua teoria queer e performatividade, questionam e pro-
blematizam as construções sociais e culturais em torno da identidade de gênero 
e da sexualidade.

A abordagem interseccional, proposta por pensadoras como Audre                       
Lorde e Bell Hooks, traz à tona a importância de considerar as interseções en-
tre gênero, raça e classe na análise das opressões enfrentadas pelas mulheres 
lésbicas. Essas autoras nos alertam para a necessidade de uma visão mais am-
pla e inclusiva do feminismo, que leve em conta as experiências e as vivências 
diversas das mulheres.

O feminismo lésbico, defendido por Adrienne Rich, destaca a importância 
de questionar a heteronormatividade e valorizar as vivências e as relações lésbicas 
como formas legítimas de expressão da sexualidade feminina. Essa abordagem 
contribui para a valorização e a visibilidade das lésbicas dentro do movimento 
feminista e da sociedade como um todo.

Por fim, Sara Ahmed nos convida a refletir sobre a política da afetividade e 
das emoções. Sua análise nos mostra como as emoções são construídas e mobi-
lizadas politicamente, influenciando as relações de poder e as dinâmicas sociais. 
Essa perspectiva nos ajuda a compreender como as emoções podem ser utilizadas 
como instrumentos de resistência e transformação.

No geral, as teorias feministas e a discussão sobre lesbianidade têm contri-
buído para a luta por visibilidade e a criação de políticas de vida mais inclusivas 
e igualitárias. Essas teorias desafiam as normas e os estereótipos sociais, ques-
tionam as estruturas de poder e buscam promover uma sociedade mais justa e 
diversa.

É fundamental continuar explorando e ampliando o conhecimento nessa 
área, reconhecendo as vozes e as experiências das mulheres lésbicas e promovendo 
a igualdade de direitos e oportunidades para todas as pessoas, independentemente 
de sua orientação sexual. A luta por visibilidade e políticas de vida mais justas 
e inclusivas deve ser uma busca constante, visando construir um mundo mais 
igualitário para todas as pessoas.

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida



148

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

REFERÊNCIAS

ARMO, Margarida. 1999. “Como a homossexualidade se tornou “não-afri-
cana”: o caso do Zimbábue”. pp 255-280. In: Wieringa, Saskia, Blackwood, 
Evelyn (eds.). Relações entre pessoas do mesmo sexo e desejos femininos. Práti-
cas transgênero entre culturas. Nova York: Columbia University Press.

BONNET, Marie Jo. 1995. As relações amouureuses entre femmes du XVI e 
au XX e siècle. Paris: Odile Jacob. 416 pág. (Primeira edição sob o título: Un 
choix sans equivoque, Paris: Denoël Gonthier, 1981).

BUTLER, Judith. 1990. Problemas de gênero Feminismo e a subversão da 
identidade. Nova York, Londres: Routeldge.

LHOMOND, Brigitte. 1991. “Mélange des genres et troisième sexe”. Pág.109- 
114. In: Hurtig, Marie-Claude; Kail, Michele; ROUCH, Helene. Sexo e gênero.

LORDE, Audre. 1993. “O erótico como poder.” Revista Conspiração , n°5. pá-
ginas 5-12. Publicação original em inglês: “ele usa do erótico: o erótico como 
poder”. páginas 339-343. In: Abelove, Henry; Barale, Michele Ania; Halperin, 
David. O leitor de estudos lésbicos e gays. Nova York, Londres: Routeledge.

LORDE, Audre. 1982 aC Zami: uma nova grafia do meu nome. Trumansberg: 
The Crossing Press.

MASON-JOHN, Valerie (editora). 1995. Respondendo: lésbicas de ascendên-
cia africana e asiática falam. Londres: Cassill.

MOGROVEJO, Norma. 2000. Um amor que ousou dizer seu nome. A luta 
das lésbicas e sua relação com os movimentos homossexuais e feministas na 
América Latina. México: Plaza y Valdes, CDAHL. 397 pág.

MORAGA, Cherrie; ANZALDUA, Gloria. 1981. Esta ponte me chamou de 
volta: escritos de mulheres radicais de cor. Watertown, Massachusetts: Perse-
phone Press. (Nova edição em 1984, Nova York: Kitchen Table, Women of Color 
Press, publicado em espanhol sob as referências: Moraga, Cherrie, Castillo, Ana. 
1988. This bridge, my back. Voices of Third World women in the United States. 
ISM Press: São Francisco, 281 p.)

SMITH, Bárbara; Casco, G. (eds). 1982. Todas as mulheres são brancas, todos 
os negros são homens, mas alguns de nós são corajosos: negros. Estudos fe-
mininos. Nova York: The Feminist Press.

SMITH, Bárbara et ai. 1983. Home girls: a black feminist anthology. Nova 
York: Kitchen Table, Women of Color Press.

Teorias Feministas e Lesbianidade: Luta por Visibilidade e Políticas de Vida Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



149

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAPÍTULO 11CAPÍTULO 11
MULHERES, CORPOS E O SOBRENATURAL: 
UMA ANÁLISE DE GÊNERO NOS MITOS DE 
SUNDEL BOLONG, MAE NAK, TAI THANG 

KLOM E KRASUE
Blue Mariro1

Resumo:  Este artigo propõe uma análise das manifestações sobrenaturais no Sudeste 
Asiático, com foco nos fantasmas femininos presentes no folclore da região. Por meio 
de levantamento bibliográfico, artigos de revistas, jornais e livros, foram examinadas 
as narrativas e seus contextos socioculturais. A análise revelou padrões recorrentes, 
evidenciando elementos de discriminação, preconceito e violência de gênero, além de 
outras formas de opressão social. As histórias analisadas não apenas refletem tensões 
e desigualdades históricas, mas também desempenham um papel central na construção 
do imaginário popular do Sudeste Asiático, funcionando como instrumentos de trans-
missão cultural, moralização e denúncia simbólica de injustiças.

Palavras-chave: Gênero. Entidade. Sudeste Asiático. 

INTRODUÇÃO 

A Ásia é o maior continente do planeta e, devido à sua extensa área 
territorial, é subdividida em cinco subcontinentes: Ásia Setentrional, Ásia 
Central, Oriente Médio, Ásia Meridional e Extremo Oriente. O Sudeste Asiático 
é formado pelos países: Brunei, Mianmar, Camboja, Indonésia, Malásia, 
Filipinas, Cingapura, Tailândia e Vietnã. Nas últimas décadas, a região tem 
passado por um processo intenso de urbanização, que alterou o modo de vida da 
população, e vem ganhando destaque na economia mundial (Yap Kioe Sheng; 
Moe Thuzar, 2012).
1 Doutorando em Geografia pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Mestre em 
Geografia pela Universidade Federal de Goiás (UFG). Graduado em Geografia pela UFG e em Ciên-
cias da Religião pela UNINTER. E-mail: mariroblue@gmail.com
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0310270432793052. Site:https://linktr.ee/bluemariro

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



150

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

De acordo com Nasution (2016),  localizada no Sudeste Asiático, a In-
donésia é considerada o arquipélago mais extenso do planeta, composto por 
aproximadamente 17 mil ilhas. Sua formação enquanto Estado-nação ocorreu a 
partir de reivindicações populares voltadas à superação do colonialismo, buscando 
unificar politicamente o arquipélago sem desconsiderar as diferentes identidades 
culturais locais. 

É um dos países mais populosos do mundo e apresenta uma economia em 
crescimento constante ao longo do último século. Sua capital é Jacarta, o idioma 
oficial é o indonésio e, de forma regional, fala-se javanês (Rahmi, 2019). 

A religião predominante é o Islamismo, em torno de 87% da população de-
clarando-se muçulmana. Apesar da liberdade de culto e crença, o governo reco-
nhece oficialmente seis religiões: Islamismo, Protestantismo, Catolicismo, Hin-
duísmo, Budismo e Confucionismo (Yang, 2005; Hasyim e Saat, 2020).

Conforme Gusmão (2011), o Reino da Tailândia, popularmente conhecido 
como Tailândia, ou “a terra dos livres”, era referido na Europa do século XVI 
como “Sião”. Bangcoc permanece sendo a capital desde 1782. O nome do país é 
atribuído à sua condição histórica de nunca ter sido colonizado por potências eu-
ropeias durante os séculos XIX e XX, graças à atuação do reinado que preservou 
a independência territorial.

 Atualmente, a Tailândia é uma monarquia parlamentarista, sendo consi-
derada um dos países mais antigos do mundo. Relatos históricos indicam sua 
existência em registros de outras culturas, como em escritos chineses. É um país 
multiétnico, em que a população, além do tailandês, fala outros idiomas como 
chinês, malaio e inglês , este último obrigatório na grade escolar (Shimojo, 2005; 
Khamkhien 2012; Phanuphong, 2018).

A religião predominante na Tailândia é o Budismo, embora haja 
manifestações significativas de cristianismo, islamismo e siquismo. Apesar da 
predominância budista, a Tailândia é considerada por estudiosos do direito como 
um país laico ou secular. Essa interpretação é, entretanto, contestada por alguns 
que desejam que o Budismo seja declarado a religião oficial do país; até 2021, 
tais pedidos foram rejeitados. O governo mantém que todas as pessoas sob sua 
jurisdição possuem liberdade de culto e crença garantida (Yano, 2019).

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



151

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

Na literatura do Sudeste Asiático, as entidades conhecidas como phi ocu-
pam um papel central no imaginário popular. Para além de simples figuras do 
sobrenatural, os phi estão profundamente integrados à religiosidade, aos cultos 
e às práticas espirituais da região, compondo um sistema simbólico de crenças e 
valores (Baumann, 2022). 

As reverências aos phi fazem parte das práticas diárias de uma parcela da 
população do sudoeste asiático, um exemplo, é a comercialização e a oferta de 
alimentos e bebidas específicos, como no caso da Fanta Morango, bebida doce 
e gaseificada, seu consumo no mercado do Sudeste Asiático é frequentemente 
associado a práticas ritualísticas, servindo como oferenda aos phi com o objeti-
vo de agradecer pela proteção da casa. Esse fenômeno evidencia como as cren-
ças espirituais moldam não apenas hábitos culturais, mas também estratégias de 
marketing adaptadas ao contexto local (Anderson, 2025).

A presente pesquisa foi realizada a partir do método bibliográfico, com 
foco nas manifestações míticas de espíritos femininos no Sudeste Asiático. 
Dentre as possibilidades de recorte, optou-se pela análise dos mitos de Sundel 
Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue, em virtude da recorrência de ele-
mentos narrativos compartilhados, como o desejo de vingança, o ressentimento 
frente a injustiças, e a presença de sofrimento, abandono, violência obstétrica 
e perda gestacional. A escolha desses casos permitiu examinar de forma siste-
mática como tais narrativas refletem e reproduzem padrões culturais e sociais 
relativos à mulher, à maternidade e à sexualidade, evidenciando a dimensão 
simbólica e mítica desses espíritos femininos e sua função na transmissão de 
valores, medos e normas sociais.

AS ENTIDADES FEMININAS NO SUDESTE ASIÁTICO

Conforme Eliade (2020), o mito constitui uma narrativa sagrada que conec-
ta o humano ao sagrado, explicando a origem e a ordem do mundo e oferecendo 
modelos de conduta e compreensão da existência.

 No contexto do Sudeste Asiático, os fantasmas femininos, como Mae Nak, 
Krasue ou Sundel Bolong, podem ser analisados como manifestações míticas que 

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



152

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

encarnam temores sociais, culturais e religiosos, especialmente relacionados à 
maternidade, à sexualidade e à vulnerabilidade das mulheres. 

Esses relatos funcionam como mitos contemporâneos que reproduzem e 
reforçam valores, normas e tabus, ao mesmo tempo em que materializam a trans-
gressão e a desordem do mundo profano. Sob a ótica de Eliade (2018; 2020), 
tais entidades não seriam apenas histórias de terror, mas símbolos da dimensão 
sagrada e do vínculo entre a vida, a morte e o cosmos, permitindo que a socie-
dade interprete e negocie experiências humanas extremas através do imaginário 
mitológico.

Sundel Bolong

O mito indonésio de Sundel Bolong pode ser interpretado como uma 
narrativa simbólica que reflete as violências estruturais vividas pelas mulheres 
durante o período colonial no arquipélago. Surgido em meados do século XIX, 
o mito é ligado, segundo narrativas populares, à intenção de conter a crescente 
prática da prostituição entre jovens mulheres, prática intensificada por con-
dições socioeconômicas adversas e pela exploração colonial, que limitava as 
oportunidades de autonomia feminina (Wilger, 2017).

Conforme Geertz (1976) o fantasma Sundel Bolong é descrito como uma 
bela mulher, nua ou em alguns tradições vestida com um longo vestido branco, 
com cabelos pretos e compridos, que escondem o buraco que possui em suas 
costas (origem do seu nome).

 No mito Sudel Bolong era uma jovem mulher de fascinante beleza, a 
amante apaixonada e dedicada de um homem casado, que não media esforços 
para agrada-lo, desejando-o de todo o seu coração. Em determinado momen-
to ela descobre que está gravida, apreensiva, porém feliz marca um encontro 
com o homem.  Ao revelar a sua condição para o seu amado, ele a rejeita, não 
assumindo a sua responsabilidade com a criança. Sundel Bolong passa a vagar 
desoladamente pelas ruas, enquanto a gestação se desenvolve. Por ter sido des-
prezada, humilhada e sofrido preconceito durante a gestação, após a sua morte 
no parto ela se torna um fantasma com características agressivas, rancorosas e 
vingativas(Geertz, 1976; Frolova, 2021).

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



153

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

 As principais vítimas de Sundel Bolong são homens e crianças órfãs 
carentes de afeto. As crianças órfãs vitimadas na maioria dos casos são as que 
perderam as mães, e demonstram tristeza, choro repetitivo, e chamam pelo 
nome da mãe durante a noite. Estas atitudes fazem com que Sundel Bolong 
se aproxime, a entidade se transforma em uma figura que se assemelha a mãe 
daquela criança, sendo estas por fim sequestradas. Podem ser devolvidas com 
vida desde que voltem para casa antes do sol amanhecer, caso contrário, Sundel 
Bolong continuará com aquela criança. As que conseguem ser libertadas res-
surgem em locais inesperados como dentro de galinheiros, em cima de árvores, 
e não recordam do período em que estiveram com a entidade(Wilger, 2017). 

Sundel Bolong também vitima homens casados que saem a noite e são 
infiéis a suas esposas, ou homens viúvos com comportamentos carentes e que 
negligenciam os seus filhos e filhas, evitando-os, ignorando-os, ao pensar ape-
nas em sua mulher falecida(Frolova, 2021).

A transformação de Sundel Bolong em uma entidade vingativa pode ser 
lida como uma metáfora para a resistência feminina e a memória das injustiças 
sofridas: a dor, a humilhação e o abandono se manifestam na figura do fantas-
ma que acolhe as crianças órfãs, vítimas indiretas das desigualdades sociais. 
Enquanto pune os homens que negligenciam suas responsabilidades (Geertz, 
1976). 

O mito, portanto, não apenas cumpre uma função moralizante, mas tam-
bém denuncia a interseção de violência sexual, gênero e ou obstétrica, aban-
dono e exploração econômica, mostrando como o colonialismo e as pressões 
sociais sobre as mulheres moldavam suas vidas e limitações sendo escoadas 
através das histórias contadas.

Mae Nak

De forma semelhante ao mito de Sundel Bolong, que evidencia as expe-
riências de mulheres submetidas a violência, abandono e restrições sociais na 
Indonésia colonial, a narrativa de Mae Nak na Tailândia ilustra, por meio de 
sua figura, como o amor, a perda e a devoção feminina se articulam a contextos 

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



154

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

históricos específicos, revelando as vulnerabilidades e as limitações impostas às 
mulheres naquela sociedade(Campoli, 2015).

O mito de Mae Nak Phra Khanong, situado no século XIX na região de 
Phra Khanong, em Bangcoc, durante o reinado do rei Rama IV, oferece uma 
perspectiva reveladora sobre as construções de gênero e as normas sociais em 
contextos históricos e culturais específicos. De acordo com a tradição, Mae Nak 
era uma jovem bela e dedicada esposa que, após a morte durante o parto, perma-
neceu como espírito, aguardando o retorno de seu marido, Mak. Essa narrativa, 
amplamente difundida na cultura tailandesa, reflete e reforça as expectativas so-
ciais sobre o papel da mulher na sociedade (Phukwanpong, 2015). 

Para Campoli (2015), Mae Nak é descrita como a personificação da mu-
lher idealizada: bela, jovem, de cabelos longos e semblante pálido. Sua dedica-
ção incondicional ao marido, mesmo após a morte, reflete a expectativa social 
de que a mulher deve manter sua lealdade e devoção, independentemente das 
circunstâncias. Essa representação está alinhada com as normas de gênero tra-
dicionais que enfatizam a submissão feminina e a centralidade do casamento 
como instituição social.

A permanência do espírito de Mae Nak na casa, aguardando o retorno do 
marido, pode ser interpretada como uma transgressão das normas sociais que 
delimitam o papel da mulher. Segundo Barbara Creed, a figura do “monstruoso 
feminino” emerge quando a mulher ultrapassa os limites impostos pela socieda-
de, desafiando as expectativas de comportamento e papel social. Mae Nak, ao 
permanecer entre os vivos e os mortos, representa essa transgressão, desafiando 
as fronteiras entre o mundo físico e o espiritual, o permitido e o proibido (Leewa-
nanthawet, 2016).

A intervenção do marido, Mak, ao fugir da casa e buscar refúgio em um 
templo, simboliza a tentativa de restaurar a ordem patriarcal perturbada pela pre-
sença do espírito feminino. A exorcização de Mae Nak por um monge e sua pri-
são em um jarro de barro lançado no rio refletem o desejo de controlar e submeter 
o poder feminino que ameaça desestabilizar a estrutura social estabelecida (Hock 
Soon Ng, 2014).

O mito de Mae Nak  serve como um espelho das construções de gênero e 

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



155

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

das normas sociais que moldam o papel da mulher na sociedade tailandesa. Ao 
analisar essa narrativa sob a ótica do gênero, é possível compreender como as 
representações culturais refletem e reforçam as expectativas sociais sobre o com-
portamento feminino, a submissão e a lealdade. A evolução da representação de 
Mae Nak ao longo do tempo também demonstra como as narrativas populares 
podem ser reinterpretadas para questionar e desafiar as estruturas de poder e gê-
nero estabelecidas.

Tai Thang Klom 

O mito de Mae Nak evidencia a devoção extrema e a ligação afetiva da mu-
lher ao marido, mesmo após a morte, a narrativa de Tai Thang Klom revela outra 
dimensão das construções de gênero no imaginário tailandês: a vulnerabilidade 
e a violência sofridas por mulheres gestantes, cuja morte pode gerar espíritos 
vingativos. Ambos os mitos compartilham a ideia de que mulheres, ao falecerem 
em condições extremas, seja por amor, abandono ou negligência social, adquirem 
uma presença sobrenatural que repercute sobre a comunidade. 

No entanto, enquanto Mae Nak é admirada e humanizada por sua dedica-
ção e lealdade, os fantasmas de Tai Thang Klom representam a dimensão sombria 
da experiência feminina, decorrente da precariedade social e da opressão histó-
rica. Dessa forma, as narrativas evidenciam como a morte e o corpo feminino 
se tornam símbolos de poder, medo e resistência dentro do imaginário cultural 
tailandês(Guelden, 2007; Campoli, 2015).

Relatos das histórias a respeito de Tai Thang Klom estão presentes e podem 
ser recolhidos através da literatura desde o século XIII no considerado antigo 
reino do Sião, atual Tailândia. O mito de Tai Than Klom é sobre os espíritos 
vingativos e violentos de mulheres que morrem ao lado do feto após negligência 
obstétrica e abandono social. Os fantasmas femininos passam a assombrar as 
casas, vilas, vilarejos, cidades, etc. Fazendo com que a população tenha medo 
desses fantasmas (Guelden, 2007).

Conforme Guelden (2007) através dos escritos do século XVII de Jeremias 
Van Vliet é possível perceber o medo que a população tinha destes espíritos, 
gerando um processo em que durante aquele período ocorriam sacrifícios de mu-

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



156

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

lheres grávidas, que eram enterradas vivas em fortificações e edifícios, para a 
população que residia naquele período este ato faria com que em vez de espíritos 
vingativos as gestantes se tornariam espíritos protetores. 
Krasue 

O mito de Krasue narra a história de uma jovem mulher que morreu quei-
mada dentro de sua própria casa. Na narrativa, o fantasma feminino não percebe 
sua condição de morte e permanece vinculada ao espaço doméstico. Durante o 
dia, a população da região próxima à sua residência está a salvo, mas à noite Kra-
sue sai em busca de gestantes e recém-nascidos, alimentando-se de suas vísceras 
(Âncuta, 2017).

De acordo com Laranjo; Martinez‑Erbite; e Santos (2013), a entidade loca-
liza as casas de crianças pelo cheiro das roupas, levando a comunidade a evitar 
deixar roupas lavadas no varal durante a noite, como forma de prevenção. Krasue 
é considerada um fantasma feminino de convívio popular, ou seja, muitos mora-
dores acreditam ter tido contato com ela ao menos uma vez em suas vidas.

Para Âncuta (2017), do ponto de vista das discussões de gênero, o mito de 
Krasue evidencia novamente a centralidade do corpo feminino e da maternida-
de no folclore tailandês. Ao associar o fantasma feminino à caça de gestantes e 
recém-nascidos, a narrativa reforça a vulnerabilidade das mulheres e das crian-
ças diante de forças que transcendem o controle humano, ao mesmo tempo que 
evidencia o medo social em torno da sexualidade, da reprodução e da autonomia 
feminina. Krasue, assim como Mae Nak e Tai Thang Klom, expressa simbolica-
mente os limites e as tensões impostos às mulheres, revelando a intersecção entre 
poder, morte e corpo feminino no imaginário cultural.

O GÊNERO E AS ENTIDADES FEMININAS

Os mitos de Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue refletem 
construções culturais sobre o gênero feminino, maternidade e poder social, utili-
zando o sobrenatural para expressar medos e tensões históricas. Essas narrativas 
não apenas personificam a experiência feminina, mas também articulam sim-
bolicamente questões sociais profundas, como a vulnerabilidade de mulheres e 
crianças.

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



157

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

No mito de Mae Nak, a mulher permanece ligada ao marido após a morte, 
representando a devoção extrema e a idealização da submissão feminina. Sua 
presença como fantasma humanizado evidencia a valorização social da mulher 
que cumpre expectativas de lealdade e sacrifício, reforçando normas patriarcais.

Por outro lado, Tai Thang Klom revela a dimensão sombria da experiência 
feminina: mulheres que morrem durante a gestação, muitas vezes por negligência 
social ou obstétrica, tornam-se espíritos vingativos que assombram a comuni-
dade. Segundo Guelden (2007), rituais históricos de sacrifício de gestantes bus-
cavam transformar esses espíritos em protetores, mostrando como a sociedade 
procurava controlar a presença e a força simbólica feminina ao mesmo tempo em 
que ignorava as condições que levaram à sua morte.

O mito de Krasue amplia ainda mais essa discussão, representando o fan-
tasma de uma mulher que caça gestantes e recém-nascidos durante a noite. A 
narrativa evidencia a vulnerabilidade de mulheres e crianças, sugerindo que desa-
parecimentos ou mortes podem ser atribuídos a forças sobrenaturais. No entanto, 
a dimensão crítica do mito convida a reflexão: quem realmente ameaça essas 
vidas? Krasue funciona como um símbolo para a violência, negligência e insegu-
rança social que atingem mulheres e crianças, tornando o fantasma uma metáfora 
do perigo real invisível na sociedade, enquanto a comunidade projeta a ameaça 
no sobrenatural.

Dessa forma, todos os mitos articulam simbolicamente como corpos fe-
mininos e crianças se tornam alvos de controle social, vulnerabilidade e violên-
cia, refletindo a construção cultural de medo e proteção em torno de gênero e 
maternidade. Ao mesmo tempo, essas narrativas permitem compreender como o 
imaginário popular transforma problemas sociais e desigualdades estruturais em 
histórias de fantasmas, possibilitando um espaço de reflexão sobre quem, de fato, 
exerce poder e ameaça a vida feminina e infantil na sociedade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Durante a realização da presente pesquisa os dados apresentados demons-
tram que os mitos femininos do Sudeste Asiático , Sundel Bolong, Mae Nak, Tai 
Thang Klom e Krasue, evidenciam a centralidade do corpo feminino e da mater-
nidade nas narrativas folclóricas da região, revelando, ao mesmo tempo, os me-

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue



158

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

dos, tensões e desigualdades históricas que permeiam a sociedade. Essas histó-
rias não se limitam a relatos sobrenaturais, mas funcionam como representações 
simbólicas de processos sociais que colocam mulheres e crianças em posições de 
vulnerabilidade, sejam elas decorrentes de abandono, violência obstétrica, explo-
ração econômica ou negligência social.

Observa-se que, em todos os mitos analisados, o feminino transgressor, seja 
pela devoção extrema, pelo ressentimento ou pelo espírito vingativo, atua como 
reflexo das limitações e pressões impostas às mulheres. Mae Nak exemplifica a 
idealização da submissão e da lealdade feminina, enquanto Tai Thang Klom e 
Krasue evidenciam os riscos e a violência estrutural que afetam gestantes e crian-
ças. Sundel Bolong, por sua vez, simboliza resistência e memória das injustiças 
sofridas, agindo tanto como punição quanto como proteção aos vulneráveis.

A recorrência desses mitos demonstra que, por meio do sobrenatural, as 
sociedades do Sudeste Asiático articulam simbolicamente questões de gênero, 
poder e moralidade. As narrativas funcionam como instrumentos de controle so-
cial e pedagógicos, mas também como mecanismos de denúncia das desigualda-
des estruturais que afetam mulheres e crianças. Ao atribuir a ameaça a espíritos 
femininos, o imaginário popular projeta, de forma metafórica, o medo real das 
violências invisíveis, incentivando reflexões sobre a responsabilidade social e as 
relações de poder na comunidade.

Portanto, o estudo desses mitos permite compreender como o folclore não 
apenas preserva a memória cultural, mas também oferece um espaço crítico para 
discutir a vulnerabilidade feminina, a maternidade e os mecanismos de opressão 
social. A investigação revela que o sobrenatural, longe de ser apenas fantasia, 
serve como lente simbólica para interpretar as injustiças e desigualdades histori-
camente presentes na sociedade, estimulando reflexões sobre proteção, poder e 
agência feminina em contextos culturais específicos.

REFERÊNCIAS

ÂNCUTA, Katarzyna. Beyond the Vampire: Revamping Thai Monsters for the 
Urban Age. eTropic: Electronic Journal of Studies in the Tropics, vol. 16, n.º 1, 
2017. DOI:10.25120/etropic.16.1.2017.3564.

ANDERSON, Vanessa. Why does Thai Town love strawberry Fanta? The ghos-
ts. Los Angeles Times, 19 jun. 2025. Disponível em: https://www.latimes.com/
food/story/2025-06-19/why-strawberry-red-fanta-at-thai-spirit-houses-los-ange-
les. Acesso em: 27 de outubro de 2025.

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

https://www.latimes.com/food/story/2025-06-19/why-strawberry-red-fanta-at-thai-spirit-houses-los-angeles?utm_source=chatgpt.com
https://www.latimes.com/food/story/2025-06-19/why-strawberry-red-fanta-at-thai-spirit-houses-los-angeles?utm_source=chatgpt.com
https://www.latimes.com/food/story/2025-06-19/why-strawberry-red-fanta-at-thai-spirit-houses-los-angeles?utm_source=chatgpt.com


159

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

CAMPOLI, Patrizia. A Ghostly Feminine Melancholy: Ghost-Women and Thai 
Cinema. Plaridel: A Philippine Journal of Communication, Media, and Society, v. 
12, n. 2, p. 1–26, 2015. Disponível em: https://www.plarideljournal.org/wp-con-
tent/uploads/2015/10/2015-02-Campoli.pdf. Acesso em: 29 de outubro de 2025.

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: a essência das religiões. São Paulo: 
Martins Fontes, 4. ed., 2018.

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 1. ed., 2020.

FROLOVA, M. V. Modern Forms of Indonesian Ghostlore. Etnografia & Kuns-
tkamera, n. 3, 2021

GEERTZ, Clifford. A religião de Java . Antropologia / religiões comparadas Pá-
gina 658 dos livros de Phoenix. University of Chicago Press. 1976, p. 18

GUELDEN, Mariane. Tailândia: Espíritos entre nós. Singapura, Edições Mar-
shall Cavendish, 2007.

GUSMÃO, Alexandre. O livro na rua Tailândia , FUNAG- De Alexandre Gus-
mão, Ed Thesaurus, Brasília, 2011. 16p. 

HASYIM, Syafiq; SAAT, Norshahril. Ministry of Religious Affairs under Joko 
Widodo. Singapura: ISEAS – Yusof Ishak Institute, 2020. (Trends in Southeast 
Asia, n. 13/20). 25 p.

HOCK SOON NG. Between Subjugation and Subversion: Ideological Ambiguity 
in the Cinematic Mae Nak of Thailand. Asian Journal of Social Science, v. 42, n. 
1-2, p. 5–27, 2014. Disponível em: https://research.monash.edu/en/publications/
between-subjugation-and-subversion-ideological-ambiguity-in-the-c. Acesso 
em: 29 de outubro  de 2025.

KHAMKHIEN, Attapol. Overview of English in Thailand. Language Institute 
Journal, v. 24, n. 35, p. 6-16, 2012. Disponível em: https://lcjournal.nida.ac.th/
main/public/abs_pdf/jn_v24_i35_6.pdf. Acesso em: 28 out. 2025.

LARANJO, R.; MARTINEZ‑ERBITE, K.; SANTOS, Z. J. Intersection of 
Asian supernatural beings in Asian folk literature: a pan‑Asian identity. In: 
THE ASIAN CONFERENCE ON ASIAN STUDIES 2013 – Official Conferen-
ce Proceedings, Osaka, Japan. Osaka: IAFOR – The International Academic Fo-
rum, 2013. P. 16‑24. 

LEEWANANTHAWET, Arunwadi. Whose Voice? Love Legend of Phra Kha-
nong: A Case of “Mak, Nak and People of Phra Khanong.” In: The Asian Con-
ference on Arts & Humanities 2016: Official Conference Proceedings. Kobe, Ja-
pan: IAFOR, 2016. Disponível em: https://papers.iafor.org/wp-content/uploads/
papers/acah2016/ACAH2016_27133.pdf. Acesso em: 29 outubro de 2025.

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

https://www.plarideljournal.org/wp-content/uploads/2015/10/2015-02-Campoli.pdf
https://www.plarideljournal.org/wp-content/uploads/2015/10/2015-02-Campoli.pdf
https://research.monash.edu/en/publications/between-subjugation-and-subversion-ideological-ambiguity-in-the-c
https://research.monash.edu/en/publications/between-subjugation-and-subversion-ideological-ambiguity-in-the-c
https://lcjournal.nida.ac.th/main/public/abs_pdf/jn_v24_i35_6.pdf
https://lcjournal.nida.ac.th/main/public/abs_pdf/jn_v24_i35_6.pdf
https://papers.iafor.org/wp-content/uploads/papers/acah2016/ACAH2016_27133.pdf
https://papers.iafor.org/wp-content/uploads/papers/acah2016/ACAH2016_27133.pdf


160

Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

MARCUSCHI, Luiz Antônio. Da fala para a escrita: atividades de retextualiza-
ção. São Paulo: Cortez, 2001

NASUTION, Nasution. The Process of Indonesian Nation State Formation, 1901-
1998. Paramita: Historical Studies Journal, v. 28, n. 2, 2016.

PHANUPHONG, W. The Politics on Languages in Thai Society. Journal of So-
cial Sciences, v. 46, n. 1, p. 55-72, 2018. Disponível em: https://so04.tci-thaijo.
org/index.php/jss/article/view/172922. Acesso em: 28 de outubro de 2025.

PHUKWANPONG, P. The Comparison of Main Characters and Social Beliefs 
Between Thai Legend “Mae Nak Phra Khanong” and Chinese Legend “Madame 
White Snake”. Journal of Cultural Approach, [S. l.], v. 16, n. 30, p. 55–67, 2015. 
Disponível em: https://so02.tci-thaijo.org/index.php/cultural_approach/article/
view/58454. Acesso em: 29 de outubro de 2025.

RAHMI, Rahmi. The Development of Language Policy in Indonesia. Englisia: 
Journal of Language, Education, and Humanities, v. 3, n. 1, 2019.

SHIMOJO, Yoshiaki. A Study on the Constitutional Monarchy of Thailand 
in Perspective of the Constitutional History. Journal of Constitutional Law, v. 
12, p. 45–67, 2005. Disponível em: https://www.jstage.jst.go.jp/article/hou-
seiken/12/0/12_KJ00003981938/_article/-char/en. Acesso em: 28 de outubro de 
2025.

Thailand profile. Disponível em: <  http://www.bbc.co.uk/news/world-a-
sia-15641745 >. Acesso em: 31 de julho de 2021

THAILAND (em inglês). Disponível em:. Mapa: http://www.visit-thailand.info/
information/map-of-thailand.htm Acesso em: 31 de julho de 2021.

WILGER, Maren. ‘Sundelbolong’ as a Mode of Femininity: Analysis of Popular 
Ghost Movies in Indonesia. In: Ghost Movies in Southeast Asia and Beyond. 
Leiden: Brill, 2017

YANG, Heriyanto. The history and legal position of Confucianism in post Inde-
pendence Indonesia.  Religion. 2005.

 YANO, Hidetake. Religious Activities of Administrative Agencies and the Rela-
tion between Religion and the State in Modern Thailand. Journal of Community 
Development Research (Humanities and Social Sciences), v. 12, n. 1, p. 71-78, 
2019. Disponível em: https://www.journal.nu.ac.th/JCDR/article/download/Vol-
12-No-1-2019-71-78/1487. Acesso em: 28 out. 2025.

YAP Kioe Sheng; THUZAR, Moe (eds.). Urbanization in Southeast Asia: Issues 
and Impacts. [S.l.]: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2012.

Mulheres, Corpos e o Sobrenatural: Uma Análise de Gênero nos Mitos de 
Sundel Bolong, Mae Nak, Tai Thang Klom e Krasue

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/jss/article/view/172922
https://so04.tci-thaijo.org/index.php/jss/article/view/172922
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/cultural_approach/article/view/58454
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/cultural_approach/article/view/58454
https://www.jstage.jst.go.jp/article/houseiken/12/0/12_KJ00003981938/_article/-char/en
https://www.jstage.jst.go.jp/article/houseiken/12/0/12_KJ00003981938/_article/-char/en
https://www.bbc.co.uk/news/world-asia-15641745
https://www.bbc.co.uk/news/world-asia-15641745
http://www.visit-thailand.info/information/map-of-thailand.htm
http://www.visit-thailand.info/information/map-of-thailand.htm
https://www.journal.nu.ac.th/JCDR/article/download/Vol-12-No-1-2019-71-78/1487
https://www.journal.nu.ac.th/JCDR/article/download/Vol-12-No-1-2019-71-78/1487


Feminismos e Interseccionalidades: Diálogos, Práticas e Resistências

SOBRE  A  ORGANIZADORA

Gabriella Eldereti Machado

É Licenciada em Química pelo Instituto Federal de Educação, 
Ciência e Tecnologia Farroupilha - IFFar - Campus Alegrete 
(2015) e Pedagoga pelo Centro Universitário Facvest - Unifacvest 
(2020). Especialista Educação Ambiental pela Universidade Fede-
ral de Santa Maria (2016), Mestre em Educação pela Universidade 
Federal de Santa Maria (2018). Atualmente é Discente do Progra-
ma de Pós - Graduação em Educação - Doutorado em Educação 
na Universidade Federal de Santa Maria. Participou do Grupo 
de Estudo e pesquisa Feministas (UFSM); do Grupo de Estudos 
em Políticas e Gestão Educacional (IFar - Campus Alegrete); do 
Grupo de Agroecologia Terra Sul (UFSM). Atualmente participa 
do Núcleo de Pesquisa em Desenvolvimento Territorial do Pampa 
(IFar - Campus Alegrete) e atua como pesquisadora no Grupo de 
Estudos e Pesquisas em Educação e Imaginário Social - GEPEIS 
(UFSM). Trabalha na área da Educação, com ênfase na Forma-
ção de Professores e Imaginário Social.




	_heading=h.2m904cldy33j
	_heading=h.4bd2y6tvnb8o
	_heading=h.pxkk7drf6qly
	_heading=h.p39uir26bqib
	_heading=h.q3i3rk4uwqc1
	_heading=h.lptfmzv4uhvc
	_heading=h.oncxtiil90kt
	_heading=h.zb2trynmczqh
	_heading=h.98do4p4t4wk
	_heading=h.9cdzh9wy66l2
	_heading=h.sf7oxonrcr9e
	_heading=h.6jjjj88ye6ew
	_heading=h.89a3v18391zp
	_heading=h.z96mzauwtw11
	_heading=h.m2y0g1o83png
	_heading=h.pfltqy1ct31s
	_heading=h.dfgak6y3olcl
	_heading=h.ox22kxw4jd9y
	_heading=h.aceto1a3hnb4
	_Hlk189992147
	_Hlk189992180
	_Hlk189992247
	_Hlk189993968
	_Hlk189993979
	_Hlk189993882
	_Hlk189994036
	_Hlk189991975
	_Hlk189992012
	_Hlk189992166
	_Hlk189992293
	_Hlk189992505
	_Hlk189993294
	_Hlk189993911
	_Hlk189994147
	_Hlk189994273
	_Hlk189994333
	_Hlk182561395
	_Hlk189994386
	_Hlk189994439
	_Hlk182561112
	_Hlk189994563
	_Hlk189994575
	_Hlk182561291
	_Hlk189994654
	_Hlk189994787
	_Hlk189994862
	_Hlk182561642
	_Hlk182561577
	_Hlk189994897
	_Hlk189994914
	_Hlk189994928
	_Hlk189994942
	Assim_como_aconteceu_com_o_ator_Vinícius
	Léa_Garcia_chegou_a_ser_agredida_na_rua_

